
Muzayyin.; Ekonomi Islam dan… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 27 

     
 
Ekonomi Islam dan Isu Perubahan Iklim: Pendekatan Etika dan Kebijakan 
 
Muzayyin 
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia 

Email: zayyin123@gmail.com  
 
 
 
Received: November 4, 2025.  Accepted: Desember 21, 2025.  Published: January 20, 2026 

ABSTRACT 
The background of the global climate change crisis triggered by exploitative economic activities has reached a 
critical stage, threatening the ecological and social stability of humankind. This paper explores the relationship 
between Islamic economics and sustainability issues, which is rooted in its holistic ethical paradigm, offering an 
alternative perspective beyond conventional economic approaches. The purpose of this study is to analyze the 
ethical construction of Islamic economics in relation to climate change and to formulate its policy contributions 
to mitigation and adaptation. The research method used is normative qualitative with a library research approach 

and maqāṣid al-sharī‘ah analysis. The main findings show that Islamic economics, with its principles of tawhid, 
khalīfah, and justice, offers a solid ethical framework for ecological responsibility. In practical terms, instruments 
such as zakat, green waqf, and green sukuk have significant potential as tools for sustainable financial policy. This 
article contributes to the enrichment of academic discourse at the intersection of Islamic studies, ecological 
economics, and public policy, and provides strategic recommendations for stakeholders.  
 
Keywords: Islamic Economics, Climate Change, Environmental Ethics, Public Policy, Sustainable Development.. 
 
ABSTRAK  
Latar belakang krisis perubahan iklim global yang dipicu oleh aktivitas ekonomi eksploitatif telah mencapai tahap kritis, mengancam 
stabilitas ekologi dan sosial umat manusia. Tulisan ini mengeksplorasi keterkaitan ekonomi Islam dengan isu keberlanjutan, yang 
berakar pada paradigma etisnya yang holistik, menawarkan perspektif alternatif di luar pendekatan ekonomi konvensional.Tujuan 
penelitian ini adalah menganalisis konstruksi etika ekonomi Islam terkait perubahan iklim dan merumuskan kontribusi 
kebijakannya untuk mitigasi dan adaptasi. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif normatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research) dan analisis maqāṣid al-sharī‘ah. Temuan utama menunjukkan bahwa ekonomi Islam, dengan 
prinsip tauhid, khalīfah, dan keadilan, menawarkan kerangka etika yang kokoh untuk tanggung jawab ekologis. Secara praktis, 
instrumen seperti zakat, wakaf hijau, dan green sukuk memiliki potensi signifikan sebagai alat kebijakan finansial berkelanjutan. 
Artikel ini berkontribusi pada pengayaan wacana akademis di persimpangan studi Islam, ekonomi ekologi, dan kebijakan publik, 
serta memberikan rekomendasi strategis bagi para pemangku kepentingan.  
 
Kata kunci: Ekonomi Islam, Perubahan Iklim, Etika Lingkungan, Kebijakan Publik, Pembangunan Berkelanjutan. 
 

INTRODUCTION  
Perubahan iklim telah mengalami pergeseran makna dari sekadar persoalan lingkungan menjadi tantangan 
ekonomi, moral, dan eksistensial global yang paling mendesak pada abad ke-21. Pemanasan global yang 
dipicu oleh peningkatan emisi gas rumah kaca dari aktivitas industri, urbanisasi, dan pola konsumsi 
berlebihan telah memicu meningkatnya frekuensi dan intensitas bencana hidrometeorologi, kenaikan 
permukaan laut, serta gangguan serius terhadap sistem pangan global. Dampak tersebut tidak hanya 
mengancam keberlanjutan ekosistem, tetapi juga memperlihatkan ketimpangan struktural karena 
masyarakat miskin dan kelompok rentan menanggung beban paling besar dari krisis iklim, sehingga 
menghambat pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (Sustainable Development Goals/SDGs). 
Dalam diskursus ekonomi arus utama, perubahan iklim umumnya dipahami sebagai konsekuensi 
kegagalan pasar (market failure), khususnya akibat eksternalitas negatif di mana biaya sosial dan 
lingkungan dari emisi karbon tidak sepenuhnya tercermin dalam mekanisme harga. Oleh karena itu, solusi 
yang banyak ditawarkan bersifat berbasis pasar, seperti penerapan pajak karbon atau sistem perdagangan 
emisi yang bertujuan menginternalisasi biaya lingkungan ke dalam aktivitas ekonomi. Meskipun 
pendekatan ini dinilai pragmatis dan efisien secara ekonomi, sejumlah kritik mengemuka karena 

 
Journal of Islamic Economic (Vol. 1) (No. 1) January 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  

 
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:zayyin123@gmail.com
https://ummulquro.id/index.php/jii


Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 28 

paradigma tersebut cenderung antroposentris, reduksionis, serta terlalu mengandalkan mekanisme harga. 
Akibatnya, dimensi etika, keadilan distributif, dan batas-batas ekologis yang bersifat absolut sering kali 
terpinggirkan dalam perumusan kebijakan iklim. 
Keterbatasan pendekatan ekonomi konvensional ini membuka ruang bagi pencarian paradigma alternatif 
yang tidak hanya berorientasi pada efisiensi dan pertumbuhan, tetapi juga pada nilai moral, keadilan sosial, 
dan keberlanjutan jangka panjang. Dalam konteks ini, ekonomi Islam menawarkan relevansi konseptual 
yang semakin signifikan. Ekonomi Islam bukan sekadar sistem ekonomi bebas bunga, melainkan sebuah 
kerangka normatif dan institusional yang memadukan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis dalam 

aktivitas ekonomi. Prinsip-prinsip seperti keadilan (ʿadl), keseimbangan (mīzān), kemaslahatan 

(maṣlaḥah), serta konsep manusia sebagai khalifah di bumi memberikan landasan etis yang kuat bagi 
praktik ekonomi yang bertanggung jawab terhadap lingkungan. 
Meskipun demikian, kajian yang secara sistematis mengintegrasikan etika ekonomi Islam dengan wacana 
ekonomi ekologi dan kebijakan perubahan iklim kontemporer masih relatif terbatas. Sebagian besar 
penelitian ekonomi Islam masih berfokus pada isu keuangan dan perbankan, sementara potensi 
instrumen-instrumen ekonomi Islam—seperti zakat, wakaf, dan sukuk—untuk mendukung pembiayaan 
hijau, mitigasi, dan adaptasi perubahan iklim belum dieksplorasi secara optimal. Kesenjangan inilah yang 
mendorong perlunya kajian yang lebih mendalam dan komprehensif. 
Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis fondasi etika ekonomi Islam 
dalam merespons tantangan perubahan iklim serta mengidentifikasi instrumen dan kebijakan ekonomi 
Islam yang berpotensi berkontribusi pada strategi mitigasi dan adaptasi iklim yang berkelanjutan. Secara 
teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengayaan literatur dengan mengintegrasikan filsafat ekonomi 
Islam ke dalam diskursus ekonomi ekologi global. Secara praktis, temuan penelitian ini diharapkan dapat 
menjadi rujukan bagi perumusan kebijakan publik di negara-negara berpenduduk mayoritas Muslim, 
termasuk Indonesia, serta bagi lembaga keuangan syariah dalam menyelaraskan operasionalnya dengan 
prinsip Environmental, Social, and Governance (ESG) dan agenda SDGs global. 
 
METHOD  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis studi kepustakaan(library research) 
yang bersifat normatif-empiris. Pendekatan normatif didasarkan pada analisis teks-teks primer Islam (Al-
Qur’an dan Hadis) serta pemikiran ulama klasik dan kontemporer mengenai ekonomi dan lingkungan. 
Pendekatan empiris dilakukan dengan menganalisis dokumen kebijakan, laporan keuangan, dan studi 
kasus implementasi instrumen ekonomi Islam yang terkait lingkungan. Analisis data menggunakan 

pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah untuk menilai relevansi dan kesesuaian etis, serta analisis kebijakan (policy 
analysis) untuk mengevaluasi efektivitas dan peluang pengembangan. Sumber data terdiri dari literatur 
primer keislaman, artikel jurnal ilmiah bereputasi (Scopus/SINTA), laporan dari lembaga internasional 
(World Bank, UNEP, IFSB), dan dokumen kebijakan pemerintah, khususnya Indonesia. 

 
RESULTS AND DISCUSSION  
Ekonomi Islam dan Etika Perubahan Iklim  

Prinsip tauhid(keesaan Allah) menegaskan kesatuan penciptaan (tawḥīd). Alam semesta (kaun) 
adalah ayat-ayat Allah yang membuktikan keesaan-Nya. Eksploitasi dan perusakan lingkungan, oleh 
karena itu, bukan hanya kesalahan teknis, tetapi juga bentuk pengingkaran terhadap kesatuan dan 
keharmonisan ciptaan (Ismail, 2019). Manusia sebagai bagian dari kesatuan ini memiliki tanggung jawab 
untuk memelihara (imārah) dan tidak merusak (‘adam al-ifsād). Perspektif ini menggeser pandangan 
antroposentris menjadi teosentris-ekosentris, di mana aktivitas ekonomi harus tunduk pada hukum moral 
dan ekologis yang lebih tinggi. 

Keadilan(‘adl) merupakan pilar sentral ekonomi Islam. Dalam konteks perubahan iklim, keadilan 
mencakup tiga dimensi: (1) Keadilan distributif: memastikan akses yang adil terhadap sumber daya alam 
dan pembagian beban mitigasi yang proporsional; (2) Keadilan prosedural: melibatkan komunitas rentan 
dalam pengambilan keputusan terkait iklim; (3) Keadilan antargenerasi: memastikan hak generasi 
mendatang untuk mewarisi bumi yang layak huni (Niazi, 2016). Negara-negara maju dan korporasi besar 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muzayyin.; Ekonomi Islam dan… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 29 

yang memiliki jejak karbon historis tinggi memiliki tanggung jawab moral (ḍamān) yang lebih besar sesuai 
prinsip "barang siapa merusak sesuatu, maka ia bertanggung jawab untuk memperbaikinya". 

Islam melarang isrāf(pemborosan) dan tabdhīr (penghamburan) dalam segala bentuk, termasuk 

dalam konsumsi sumber daya alam (QS. Al-A'raf: 31). Konsep ḥaram (terlarang) tidak hanya berlaku 
untuk objek tertentu, tetapi juga pada perilaku yang menyebabkan kerusakan masif (Al-Mubarak, 2018). 
Eksploitasi berlebihan (over-exploitation) sumber daya yang tidak terbarukan, seperti pembakaran bahan 
bakar fosil tanpa kendali, dapat dikategorikan sebagai isrāf dan ifsād yang dilarang. Sebaliknya, Islam 
menganjurkan sikap qana'ah (merasa cukup) dan i‘tidāl (moderasi). 

Etika konsumsi dalam Islam bukanlah konsumerisme,tetapi konsumsi yang bertujuan (purposeful 

consumption) untuk memenuhi kebutuhan (ḥājah) dengan tetap menjaga maslahah publik. Hadis Nabi 
SAW memberikan panduan yang jelas: 

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كلوا واشربوا وتصدقوا 
 .(والبسوا في غير إسراف ولا مخيلة" )رواه ابن ماجه وصححه الألباني

Dari 'Amr bin Syu'aib, dari ayahnya, dari kakeknya, ia berkata: Rasulullah SAW bersabda: "Makan, 
minum, bersedekah, dan berpakaianlah tanpa berlebihan dan tanpa kesombongan." (HR. Ibnu Majah, 
disahihkan Al-Albani). 

Pada sisi produksi, etika bisnis Islam melarang produksi barang haram atau barang yang dampak 

negatifnya (ḍarar) lebih besar daripada manfaatnya (maṣlaḥah). Industri yang sangat mencemari 
lingkungan dapat jatuh ke dalam kategori ini jika tidak melakukan transisi hijau. 
Instrumen Ekonomi Islam dalam Menghadapi Perubahan Iklim 

Ekonomi Islam menyediakan seperangkat instrumen kelembagaan yang tidak hanya berorientasi 
pada efisiensi ekonomi, tetapi juga menekankan keadilan sosial dan keberlanjutan ekologis. Dalam 
konteks perubahan iklim, instrumen-instrumen ini memiliki potensi strategis untuk menjawab dua 
tantangan utama sekaligus, yakni mitigasi dampak lingkungan dan perlindungan kelompok masyarakat 
yang paling rentan. 

Zakat, sebagai instrumen wajib dalam sistem redistribusi kekayaan Islam, dapat dioptimalkan 
untuk mendukung program adaptasi perubahan iklim, khususnya bagi masyarakat miskin yang secara 
struktural paling terdampak oleh krisis lingkungan. Dana zakat tidak hanya relevan untuk bantuan 
konsumtif jangka pendek, tetapi juga dapat diarahkan pada program pemberdayaan produktif berbasis 
ketahanan iklim, seperti pembangunan infrastruktur tahan bencana, pengembangan pertanian 
berkelanjutan, serta skema perlindungan risiko bagi petani kecil melalui asuransi tanaman. Dengan 
pendekatan ini, zakat berfungsi sebagai mekanisme perlindungan sosial berbasis syariah yang sekaligus 
memperkuat resiliensi ekonomi masyarakat terhadap guncangan iklim (Masyita et al., 2022). 

Selain zakat, wakaf merupakan instrumen filantropi Islam yang memiliki karakter jangka panjang 
dan potensi transformasional yang lebih besar. Wakaf uang (cash waqf) maupun wakaf aset produktif dapat 
didedikasikan secara khusus untuk mendukung proyek-proyek hijau yang berorientasi pada keberlanjutan 
lingkungan. Inisiatif seperti wakaf hutan (waqf al-ghābāt), wakaf energi terbarukan (misalnya tenaga surya 
dan angin), serta wakaf untuk pendanaan riset dan inovasi teknologi ramah lingkungan mencerminkan 
model wakaf kontemporer yang adaptif terhadap tantangan global. Konsep Green Waqf memungkinkan 
pembentukan dana abadi (perpetual fund) yang hasil pengelolaannya dapat digunakan secara berkelanjutan 
untuk pembiayaan iklim, tanpa menggerus nilai pokok wakaf itu sendiri. Dengan demikian, wakaf 
berpotensi menjadi instrumen pembiayaan jangka panjang yang stabil dan etis dalam agenda transisi 
menuju ekonomi hijau. 

Pada level sistem keuangan, prinsip-prinsip dasar keuangan syariah—seperti larangan ribā, gharar, 
dan maysir—secara intrinsik mendorong keterkaitan yang erat antara sektor keuangan dan aktivitas 
ekonomi riil. Prinsip ini mengurangi kecenderungan spekulasi berlebihan dan mendorong pertimbangan 
risiko jangka panjang, termasuk risiko lingkungan dan iklim, dalam pengambilan keputusan ekonomi. 
Salah satu inovasi penting dalam konteks ini adalah pengembangan Green Sukuk atau obligasi syariah 
hijau. Instrumen ini harus memenuhi dua lapis kepatuhan sekaligus, yakni kepatuhan terhadap prinsip 
syariah dan komitmen terhadap tujuan lingkungan. Dana yang dihimpun dari penerbitan Green Sukuk 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 30 

dialokasikan secara eksklusif untuk proyek-proyek ramah lingkungan, seperti pengembangan energi 
terbarukan, peningkatan efisiensi energi, dan sistem transportasi rendah karbon (IFSB & ISSF, 2020). 

Lebih lanjut, integrasi prinsip Environmental, Social, and Governance (ESG) dalam praktik 
keuangan syariah semakin memperkuat kontribusi sektor ini terhadap agenda keberlanjutan. Bank syariah 
mulai mengadopsi pendekatan ESG-Syariah Screening dalam menilai kelayakan pembiayaan proyek, 
sehingga aspek kepatuhan syariah dilengkapi dengan evaluasi dampak lingkungan dan sosial. Pendekatan 
berlapis ini memperluas fungsi keuangan syariah dari sekadar kepatuhan normatif menjadi instrumen 
transformasi ekonomi yang bertanggung jawab secara ekologis. 

Dalam kerangka tersebut, bank syariah dan lembaga keuangan syariah lainnya memiliki peran 
ganda, yaitu sebagai lembaga intermediasi keuangan dan sebagai pelaku bisnis yang bertanggung jawab 
secara sosial. Mereka dapat mengembangkan produk pembiayaan hijau (green financing) dengan tingkat 
margin yang lebih kompetitif untuk mendorong investasi pada proyek-proyek berkelanjutan. Selain itu, 

mekanisme pembiayaan berbasis bagi hasil, seperti muḍārabah dan musyārakah, memungkinkan bank 
syariah untuk berperan sebagai mitra usaha langsung dalam pengembangan sektor hijau, dengan berbagi 
risiko dan keuntungan secara adil. Pola kemitraan ini tidak hanya memperkuat prinsip keadilan dalam 
keuangan Islam, tetapi juga meningkatkan komitmen jangka panjang terhadap keberhasilan proyek-
proyek ramah lingkungan (Hasan, 2021). 

Secara keseluruhan, instrumen ekonomi Islam menunjukkan kapasitas yang signifikan untuk 
berkontribusi dalam menghadapi perubahan iklim melalui pendekatan yang etis, inklusif, dan 
berkelanjutan. Optimalisasi zakat dan wakaf, inovasi keuangan syariah seperti Green Sukuk, serta 
penguatan peran bank syariah dalam pembiayaan hijau menegaskan bahwa ekonomi Islam tidak hanya 
relevan dalam diskursus moral, tetapi juga memiliki implikasi praktis yang nyata dalam kebijakan dan 
praktik ekonomi berkelanjutan. 
Kebijakan Publik Berbasis Ekonomi Islam untuk Isu Iklim 

Dalam kerangka ekonomi Islam, negara (ulil amri) memiliki mandat normatif untuk mewujudkan 

kemaslahatan publik (maṣlaḥah ‘āmmah) dan mencegah kerusakan (dar’ al-mafāsid). Prinsip ini 
menempatkan negara sebagai aktor utama dalam memastikan bahwa aktivitas ekonomi dan pembangunan 
tidak melampaui batas-batas ekologis yang mengancam keberlanjutan kehidupan. Dalam konteks 
perubahan iklim, mandat tersebut menuntut integrasi nilai-nilai etika Islam tentang lingkungan ke dalam 
peraturan perundang-undangan dan kebijakan publik. Kebijakan tata ruang, pengelolaan limbah, serta 

standar emisi industri, misalnya, dapat dirumuskan dengan merujuk pada prinsip ḥifẓ al-bi’ah 

(perlindungan lingkungan) dan larangan ifsād fī al-arḍ (perusakan di muka bumi) sebagai landasan 
normatifnya. 

Selain instrumen hukum positif, fatwa keagamaan berperan penting sebagai sumber legitimasi 
moral dan sosial dalam mendorong perubahan perilaku masyarakat. Fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh 
lembaga otoritatif seperti Majelis Ulama Indonesia mengenai pengelolaan sampah dan pelestarian 
lingkungan hidup memberikan kerangka etis yang memperkuat kebijakan negara, sekaligus menjembatani 
antara norma agama dan praktik kebijakan publik. Dengan demikian, fatwa tidak hanya berfungsi sebagai 
panduan keagamaan individual, tetapi juga sebagai instrumen pendukung tata kelola lingkungan berbasis 
nilai Islam (MUI, 2010). 

Di ranah ekonomi makro, negara dapat memanfaatkan instrumen fiskal dan regulasi untuk 
mengarahkan aktivitas ekonomi menuju jalur pembangunan hijau. Selain menerbitkan green sukuk negara 
sebagai sumber pembiayaan berkelanjutan, pemerintah dapat memberikan insentif fiskal—seperti tax 
holiday atau keringanan pajak—bagi industri dan investasi yang berorientasi pada energi bersih, efisiensi 
sumber daya, dan inovasi ramah lingkungan. Sebaliknya, disinsentif fiskal berupa eco-tax atau pungutan 
lingkungan dapat dikenakan kepada industri dengan tingkat polusi tinggi. Kebijakan semacam ini sejalan 

dengan prinsip al-ḍarūriyyāt, khususnya perlindungan jiwa dan keturunan (ḥifẓ al-nafs wa al-nasl), karena 
degradasi lingkungan dan krisis iklim secara langsung mengancam kesehatan, keselamatan, dan 
keberlanjutan generasi mendatang. 

Lebih lanjut, konsep hisbah dalam tradisi Islam—yang secara klasik berfungsi sebagai otoritas 
pengawas pasar—dapat direaktualisasikan dalam konteks ekonomi modern. Peran hisbah tidak hanya 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muzayyin.; Ekonomi Islam dan… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 31 

terbatas pada pengawasan kejujuran transaksi dan keadilan harga, tetapi juga dapat diperluas untuk 
mengawasi kepatuhan lingkungan, termasuk pencegahan praktik greenwashing dan aktivitas bisnis yang 
merusak ekosistem. Dengan perluasan fungsi ini, negara memiliki instrumen pengawasan yang berakar 
pada tradisi Islam sekaligus relevan dengan tantangan tata kelola lingkungan kontemporer (Dusuki, 2019). 

Pengalaman Indonesia menunjukkan bagaimana kebijakan publik berbasis ekonomi Islam dapat 
diimplementasikan secara konkret dalam menghadapi isu iklim. Sebagai negara dengan populasi Muslim 
terbesar di dunia dan salah satu pelopor keuangan syariah global, Indonesia telah mengambil langkah 
inovatif melalui penerbitan Green Sukuk sejak 2018. Instrumen ini telah menjadi sumber pembiayaan 
penting bagi agenda mitigasi dan adaptasi perubahan iklim, dengan alokasi anggaran yang mencakup 
sektor energi terbarukan, ketahanan pangan, serta pengelolaan limbah dan sumber daya air (Kemenkeu 
RI, 2022). Inisiatif ini menegaskan bahwa prinsip-prinsip keuangan syariah dapat dioperasionalkan secara 
efektif dalam kebijakan fiskal negara. 

Di tingkat komunitas, kebijakan dan inisiatif berbasis ekonomi Islam juga menemukan bentuknya 
melalui program-program seperti Wakaf Pohon dan Wakaf Air yang dikembangkan oleh organisasi 
masyarakat sipil, pesantren, dan lembaga filantropi Islam. Program-program ini menunjukkan bagaimana 
instrumen klasik ekonomi Islam dapat diaktualisasikan untuk mendukung restorasi ekosistem, konservasi 
sumber daya alam, dan penguatan ketahanan iklim lokal. Sinergi antara kebijakan negara dan inisiatif 
komunitas ini memperlihatkan potensi ekonomi Islam sebagai pendekatan multilevel—dari kebijakan 
makro hingga praktik lokal—dalam menghadapi krisis iklim secara berkelanjutan dan berkeadilan. 
Tantangan dan Peluang Implementasi 

Implementasi ekonomi Islam dalam penanganan perubahan iklim menghadapi sejumlah 
tantangan struktural dan institusional yang signifikan. Tantangan pertama adalah fragmentasi regulasi, di 
mana kerangka kebijakan green finance dan ekonomi Islam masih sering dikembangkan secara terpisah, baik 
di tingkat nasional maupun internasional, sehingga membutuhkan konvergensi kebijakan yang lebih 
terintegrasi. Tantangan kedua berkaitan dengan belum adanya standar global yang seragam terkait kriteria 
“hijau” dan “syariah”, yang berpotensi membuka ruang bagi praktik greenwashing berbasis syariah dan 
melemahkan kredibilitas instrumen keuangan Islam hijau. Tantangan ketiga adalah rendahnya literasi 
ganda (dual literacy) mengenai ekonomi syariah dan isu keberlanjutan di kalangan regulator, praktisi 
keuangan, serta masyarakat, yang berdampak pada lambatnya adopsi kebijakan dan inovasi produk. 

Di sisi lain, ekonomi Islam memiliki peluang yang sangat besar karena keselarasan alamiahnya 
dengan agenda pembangunan berkelanjutan global. Prinsip keadilan, keseimbangan, dan tanggung jawab 
antargenerasi dalam ekonomi Islam sejalan langsung dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan, 
khususnya SDG 13 (Penanganan Perubahan Iklim), SDG 7 (Energi Bersih dan Terjangkau), dan SDG 
12 (Konsumsi dan Produksi yang Bertanggung Jawab). Instrumen ekonomi Islam berpotensi menjadi 
katalis penting dalam pencapaian target-target tersebut, terutama di negara-negara mayoritas Muslim dan 
negara anggota Organisasi Kerja Sama Islam (OIC). Selain itu, sinergi dengan agenda global seperti 
Perjanjian Paris dan Taskforce on Nature-related Financial Disclosures (TNFD) dapat meningkatkan relevansi, 
transparansi, dan daya tarik investasi dari instrumen ekonomi Islam hijau di pasar keuangan global (WWF 
& ISRA, 2019). 

Untuk mengoptimalkan peluang sekaligus mengatasi tantangan tersebut, diperlukan strategi 
implementasi yang terencana dan berkelanjutan. Pertama, penguatan tata kelola (governance) perlu 
dilakukan melalui pembentukan otoritas atau komite khusus yang mengintegrasikan keahlian syariah dan 
keilmuan lingkungan dalam penyusunan pedoman serta standar implementasi ekonomi Islam hijau. 
Kedua, pengembangan kapasitas menjadi agenda penting dengan meningkatkan literasi hijau-syariah 
melalui kurikulum pendidikan, pelatihan profesional, dan program peningkatan kompetensi bagi regulator 
dan praktisi. Ketiga, pemerintah dapat berperan aktif dengan menyediakan insentif dan kemudahan 
regulasi, khususnya bagi penerbitan green sukuk korporasi dan pengembangan pembiayaan hijau oleh bank 
syariah. Keempat, penguatan riset dan inovasi perlu didorong untuk mengembangkan model bisnis, 
instrumen keuangan, dan produk syariah yang adaptif terhadap kebutuhan transisi energi, ekonomi 
sirkular, dan ketahanan iklim, sehingga ekonomi Islam dapat berkontribusi secara nyata dalam 
transformasi menuju pembangunan berkelanjutan. 

 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 32 

 
CONCLUSION 

Perubahan iklim merupakan krisis ekologis sekaligus ujian moral bagi peradaban manusia, yang 
menuntut respons tidak hanya teknokratis tetapi juga etis dan berkeadilan. Artikel ini menyimpulkan 

bahwa ekonomi Islam, dengan fondasi maqāṣid al-sharī‘ah, konsep manusia sebagai khalīfah, serta prinsip 
keadilan dan keseimbangan, menawarkan paradigma holistik dan preventif dalam merespons perubahan 
iklim, dengan menegaskan tanggung jawab manusia sebagai penjaga alam dan larangan tegas terhadap 
segala bentuk perusakan (ifsād). Secara instrumental, optimalisasi zakat dan wakaf hijau, pengembangan 
green sukuk, serta penguatan pembiayaan syariah berkelanjutan menunjukkan potensi nyata ekonomi Islam 
dalam mendukung mitigasi dan adaptasi iklim yang inklusif dan berjangka panjang. Secara teoretis, 
temuan ini memperkaya diskursus ekonomi ekologi dengan perspektif normatif Islam yang selama ini 
kurang mendapat perhatian, sementara secara kebijakan penelitian ini menawarkan kerangka konseptual 
bagi integrasi nilai-nilai religius-lokal ke dalam strategi pembangunan berkelanjutan di tingkat nasional 
maupun global. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of the maqāṣid al-Sharī‘ah. Islamic Research 

and Training Institute (IRTI). 

Dusuki, A. W. (2019). The role of the state in the Islamic economy: A maqāṣid al-Sharī‘ah perspective. International 

Shari’ah Research Academy for Islamic Finance (ISRA). 

Hasan, R. (2021). Green Islamic finance: A framework for sustainable development. Edward Elgar Publishing. 

IFSB & ISSF. (2020). Islamic finance and the SDGs: Leveraging the potential. Islamic Financial Services Board & 

Islamic Sustainable Finance Sector. 

IPCC. (2022). Climate change 2022: Impacts, adaptation and vulnerability. Contribution of Working Group II to 

the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change. Cambridge University 

Press. 

Kemenkeu RI. (2022). Green sukuk: Allocation and impact report 2022. Kementerian Keuangan Republik 

Indonesia. 

Laldin, M. A., & Bouheraoua, S. (2018). The framework of maqāṣid al-Sharī‘ah and its application in Islamic 

finance. ISRA. 

Masyita, D., Ahmed, H., & Mohieldin, M. (2022). Waqf and zakat for sustainable development: A case study of 

Indonesia. In M. Mohieldin et al. (Eds.), Financing sustainable development (pp. 145-162). Palgrave 

Macmillan. 

MUI. (2010). Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 47 Tahun 2010 tentang Pengelolaan Sampah untuk Mencegah 

Kerusakan Lingkungan. 

Naqvi, S. N. H. (2017). Perspectives on morality and human well-being: A contribution to Islamic economics. The 

Islamic Foundation. 

Nordhaus, W. D. (2013). The climate casino: Risk, uncertainty, and economics for a warming world. Yale 

University Press. 

Raworth, K. (2017). Doughnut economics: Seven ways to think like a 21st-century economist. Random House 

Business. 

Stern, N. (2007). The economics of climate change: The Stern review. Cambridge University Press. 

Stiglitz, J. E. (2019). Addressing climate change through price and non-price interventions. European Economic 

Review, 119, 594–612. 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Muzayyin.; Ekonomi Islam dan… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 33 

UNDP. (2022). Human development report 2021/2022: Uncertain times, unsettled lives: Shaping our future in a 

transforming world. 

World Bank. (2023). World development report 2023: Climate and development. 

WWF & ISRA. (2019). Integrating environmental, social and governance (ESG) factors in Islamic finance. World 

Wide Fund for Nature & International Shari’ah Research Academy for Islamic Finance. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

