") Check for updates

Journal of Islamic Economic (Vol. 1) (No. 1) January 2026 p-ISSN: xxxx-xXXX
https://ummulquro.id/index.php /jii e-ISSN: xxxx-xxXXX
Ekonomi Islam dan Isu Perubahan Iklim: Pendekatan Etika dan Kebijakan
Muzayyin

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia
Email: zayyin123@gmail.com

Received: November 4, 2025. Accepted: Desember 21, 2025. Published: January 20, 2026

ABSTRACT

The background of the global climate change crisis triggered by exploitative economic activities has reached a
critical stage, threatening the ecological and social stability of humankind. This paper explores the relationship
between Islamic economics and sustainability issues, which is rooted in its holistic ethical paradigm, offering an
alternative perspective beyond conventional economic approaches. The purpose of this study is to analyze the
ethical construction of Islamic economics in relation to climate change and to formulate its policy contributions
to mitigation and adaptation. The research method used is normative qualitative with a library research approach
and maqasid al-shari‘ah analysis. The main findings show that Islamic economics, with its principles of tawhid,
khalifah, and justice, offers a solid ethical framework for ecological responsibility. In practical terms, instruments
such as zakat, green waqf, and green sukuk have significant potential as tools for sustainable financial policy. This
article contributes to the enrichment of academic discourse at the intersection of Islamic studies, ecological
economics, and public policy, and provides strategic recommendations for stakeholders.

Keywords: Islamic Economics, Climate Change, Environmental Ethics, Public Policy, Sustainable Development..

ABSTRAK

Latar belakang krisis pernbaban iklim global yang dipicu oleh aktivitas ekonomi eksploitatif telah mencapai tabap kritis, mengancam
stabilitas ekologi dan sosial umat manusia. Tulisan ini mengeksplorasi keterkaitan ekonomi Islam dengan isu keberlanjutan, yang
berakar pada paradigma etisnya yang holistik, menawarkan perspektif alternatif di lnar pendekatan ekonomi konvensional. lujuan
penelitian ini adalah menganalisis konstruksi etika ekonomi Islam terkait perubahan iklim dan merumuskan kontribusi
kebijakannya untuk mitigasi dan adaptasi. Metode penelitian yang digunakan adalab knalitatif normatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research) dan analisis maqasid al-shari‘ah. Temuan utama menunjukkan babwa ekonomi Islam, dengan
prinsip tanbid, kbalifah, dan keadilan, menawarkan kerangka etika yang kokoh untuk tanggung jawab ekologis. Secara praktis,
instrumen seperti akat, wakaf hijan, dan green suknk memiliki potensi signifikan sebagai alat kebijakan finansial berkelanjutan.
Abrtikel ini berkontribusi pada pengayaan wacana akademis di persimpangan studi Islam, ekonomi ekologi, dan kebijakan publik,
serta memberikan rekomendasi strategis bagi para pemangken kepentingan.

Kata kunci: Efonomi Islam, Perubaban Lklin, Etika Lingkungan, Kebijakan Publik, Pembangunan Berkelanjutan.

INTRODUCTION

Perubahan iklim telah mengalami pergeseran makna dari sekadar persoalan lingkungan menjadi tantangan
ckonomi, moral, dan eksistensial global yang paling mendesak pada abad ke-21. Pemanasan global yang
dipicu oleh peningkatan emisi gas rumah kaca dari aktivitas industri, urbanisasi, dan pola konsumsi
berlebihan telah memicu meningkatnya frekuensi dan intensitas bencana hidrometeorologi, kenaikan
permukaan laut, serta gangguan serius terhadap sistem pangan global. Dampak tersebut tidak hanya
mengancam keberlanjutan ekosistem, tetapi juga memperlihatkan ketimpangan struktural karena
masyarakat miskin dan kelompok rentan menanggung beban paling besar dari krisis iklim, sehingga
menghambat pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan (Sustainable Development Goals/SDGs).
Dalam diskursus ekonomi arus utama, perubahan iklim umumnya dipahami sebagai konsekuensi
kegagalan pasar (market failure), khususnya akibat eksternalitas negatif di mana biaya sosial dan
lingkungan dari emisi karbon tidak sepenuhnya tercermin dalam mekanisme harga. Oleh karena itu, solusi
yang banyak ditawarkan bersifat berbasis pasar, seperti penerapan pajak karbon atau sistem perdagangan
emisi yang bertujuan menginternalisasi biaya lingkungan ke dalam aktivitas ekonomi. Meskipun
pendekatan ini dinilai pragmatis dan efisien secara ekonomi, sejumlah krittk mengemuka karena

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 27


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:zayyin123@gmail.com
https://ummulquro.id/index.php/jii

Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

paradigma tersebut cenderung antroposentris, reduksionis, serta terlalu mengandalkan mekanisme harga.
Akibatnya, dimensi etika, keadilan distributif, dan batas-batas ekologis yang bersifat absolut sering kali
terpinggirkan dalam perumusan kebijakan iklim.

Keterbatasan pendekatan ekonomi konvensional ini membuka ruang bagi pencarian paradigma alternatif
yang tidak hanya berorientasi pada efisiensi dan pertumbuhan, tetapi juga pada nilai moral, keadilan sosial,
dan keberlanjutan jangka panjang. Dalam konteks ini, ekonomi Islam menawarkan relevansi konseptual
yang semakin signifikan. Ekonomi Islam bukan sekadar sistem ekonomi bebas bunga, melainkan sebuah
kerangka normatif dan institusional yang memadukan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis dalam
aktivitas ekonomi. Prinsip-prinsip seperti keadilan (‘adl), keseimbangan (mizan), kemaslahatan
(maslahah), serta konsep manusia sebagai khalifah di bumi memberikan landasan etis yang kuat bagi
praktik ekonomi yang bertanggung jawab terhadap lingkungan.

Meskipun demikian, kajian yang secara sistematis mengintegrasikan etika ekonomi Islam dengan wacana
ekonomi ekologi dan kebijakan perubahan iklim kontemporer masih relatif terbatas. Sebagian besar
penelitian ekonomi Islam masih berfokus pada isu keuangan dan perbankan, sementara potensi
instrumen-instrumen ekonomi Islam—seperti zakat, wakaf, dan sukuk—untuk mendukung pembiayaan
hijau, mitigasi, dan adaptasi perubahan iklim belum dieksplorasi secara optimal. Kesenjangan inilah yang
mendorong perlunya kajian yang lebih mendalam dan komprehensif.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis fondasi etika ekonomi Islam
dalam merespons tantangan perubahan iklim serta mengidentifikasi instrumen dan kebijakan ekonomi
Islam yang berpotensi berkontribusi pada strategi mitigasi dan adaptasi iklim yang berkelanjutan. Secara
teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengayaan literatur dengan mengintegrasikan filsafat ekonomi
Islam ke dalam diskursus ekonomi ekologi global. Secara praktis, temuan penelitian ini diharapkan dapat
menjadi rujukan bagi perumusan kebijakan publik di negara-negara berpenduduk mayoritas Muslim,
termasuk Indonesia, serta bagi lembaga keuangan syariah dalam menyelaraskan operasionalnya dengan
prinsip Environmental, Social, and Governance (ESG) dan agenda SDGs global.

METHOD

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis studi kepustakaan(library research)
yang bersifat normatif-empiris. Pendekatan normatif didasarkan pada analisis teks-teks primer Islam (Al-
Qur’an dan Hadis) serta pemikiran ulama klasik dan kontemporer mengenai ekonomi dan lingkungan.
Pendekatan empiris dilakukan dengan menganalisis dokumen kebijakan, laporan keuangan, dan studi
kasus implementasi instrtumen ekonomi Islam yang terkait lingkungan. Analisis data menggunakan
pendekatan maqasid al-shari‘ah untuk menilai relevansi dan kesesuaian etis, serta analisis kebijakan (policy
analysis) untuk mengevaluasi efektivitas dan peluang pengembangan. Sumber data terdiri dari literatur
primer keislaman, artikel jurnal ilmiah bereputasi (Scopus/SINTA), laporan dari lembaga internasional
(World Bank, UNEP, IFSB), dan dokumen kebijakan pemerintah, khususnya Indonesia.

RESULTS AND DISCUSSION
Ekonomi Islam dan Etika Perubahan Iklim

Prinsip tauhid(keesaan Allah) menegaskan kesatuan penciptaan (tawhid). Alam semesta (kaun)
adalah ayat-ayat Allah yang membuktikan keesaan-Nya. Eksploitasi dan perusakan lingkungan, oleh
karena itu, bukan hanya kesalahan teknis, tetapi juga bentuk pengingkaran terhadap kesatuan dan
keharmonisan ciptaan (Ismail, 2019). Manusia sebagai bagian dari kesatuan ini memiliki tanggung jawab
untuk memelihara (imarah) dan tidak merusak (‘adam al-ifsad). Perspektif ini menggeser pandangan
antroposentris menjadi teosentris-ekosentris, di mana aktivitas ekonomi harus tunduk pada hukum moral
dan ekologis yang lebih tinggi.

Keadilan(‘adl) merupakan pilar sentral ekonomi Islam. Dalam konteks perubahan iklim, keadilan
mencakup tiga dimensi: (1) Keadilan distributif: memastikan akses yang adil terhadap sumber daya alam
dan pembagian beban mitigasi yang proporsional; (2) Keadilan prosedural: melibatkan komunitas rentan
dalam pengambilan keputusan terkait iklim; (3) Keadilan antargenerasi: memastikan hak generasi
mendatang untuk mewarisi bumi yang layak huni (Niazi, 2016). Negara-negara maju dan korporasi besar

28 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muzayyin.; Ekonomi Islam dan...

yang memiliki jejak karbon historis tinggi memiliki tanggung jawab moral (daman) yang lebih besar sesuai
prinsip "barang siapa merusak sesuatu, maka ia bertanggung jawab untuk memperbaikinya".

Islam melarang israf(pemborosan) dan tabdhir (penghamburan) dalam segala bentuk, termasuk
dalam konsumsi sumber daya alam (QS. Al-A'raf: 31). Konsep haram (tetlarang) tidak hanya berlaku
untuk objek tertentu, tetapi juga pada perilaku yang menyebabkan kerusakan masif (Al-Mubarak, 2018).
Eksploitasi berlebihan (over-exploitation) sumber daya yang tidak terbarukan, seperti pembakaran bahan
bakar fosil tanpa kendali, dapat dikategorikan sebagai israf dan ifsad yang dilarang. Sebaliknya, Islam
menganjurkan sikap qana'ah (merasa cukup) dan i‘tidal (moderasi).

Etika konsumsi dalam Islam bukanlah konsumerisme,tetapi konsumsi yang bertujuan (purposeful
consumption) untuk memenuhi kebutuhan (hajah) dengan tetap menjaga maslahah publik. Hadis Nabi
SAW memberikan panduan yang jelas:

I3y lop, ity 5lS™ tokns e 1 Lo Sy JU 1JB s o al 8 ot e

UV sy o le cl oly) "l g Sl 8 3 smndly).

Dari 'Amr bin Syu'aib, dari ayahnya, dari kakeknya, ia berkata: Rasulullah SAW bersabda: "Makan,
minum, bersedekah, dan berpakaianlah tanpa berlebihan dan tanpa kesombongan." (HR. Ibnu Majah,
disahihkan Al-Albani).

Pada sisi produksi, etika bisnis Islam melarang produksi barang haram atau barang yang dampak
negatifnya (darar) lebih besar daripada manfaatnya (maslahah). Industri yang sangat mencemari
lingkungan dapat jatuh ke dalam kategori ini jika tidak melakukan transisi hijau.

Instrumen Ekonomi Islam dalam Menghadapi Perubahan Iklim

Ekonomi Islam menyediakan seperangkat instrumen kelembagaan yang tidak hanya berorientasi
pada efisiensi ekonomi, tetapi juga meneckankan keadilan sosial dan keberlanjutan ekologis. Dalam
konteks perubahan iklim, instrumen-instrumen ini memiliki potensi strategis untuk menjawab dua
tantangan utama sekaligus, yakni mitigasi dampak lingkungan dan perlindungan kelompok masyarakat
yang paling rentan.

Zakat, sebagai instrumen wajib dalam sistem redistribusi kekayaan Islam, dapat dioptimalkan
untuk mendukung program adaptasi perubahan iklim, khususnya bagi masyarakat miskin yang secara
struktural paling terdampak oleh krisis lingkungan. Dana zakat tidak hanya relevan untuk bantuan
konsumtif jangka pendek, tetapi juga dapat diarahkan pada program pemberdayaan produktif berbasis
ketahanan iklim, seperti pembangunan infrastruktur tahan bencana, pengembangan pertanian
berkelanjutan, serta skema perlindungan risiko bagi petani kecil melalui asuransi tanaman. Dengan
pendekatan ini, zakat berfungsi sebagai mekanisme perlindungan sosial berbasis syariah yang sekaligus
memperkuat resiliensi ekonomi masyarakat terhadap guncangan iklim (Masyita et al., 2022).

Selain zakat, wakaf merupakan instrumen filantropi Islam yang memiliki karakter jangka panjang
dan potensi transformasional yang lebih besar. Wakaf vang (cash waqf) maupun wakaf aset produktif dapat
didedikasikan secara khusus untuk mendukung proyek-proyek hijau yang berorientasi pada keberlanjutan
lingkungan. Inisiatif seperti wakaf hutan (waqf al-ghaba?), wakaf energi terbarukan (misalnya tenaga surya
dan angin), serta wakaf untuk pendanaan riset dan inovasi teknologi ramah lingkungan mencerminkan
model wakaf kontemporer yang adaptif terhadap tantangan global. Konsep Green Wagf memungkinkan
pembentukan dana abadi (perpetnal fund) yang hasil pengelolaannya dapat digunakan secara berkelanjutan
untuk pembiayaan iklim, tanpa menggerus nilai pokok wakaf itu sendiri. Dengan demikian, wakaf
berpotensi menjadi instrumen pembiayaan jangka panjang yang stabil dan etis dalam agenda transisi
menuju ekonomi hijau.

Pada level sistem keuangan, prinsip-prinsip dasar keuangan syariah—seperti larangan riba, gharar,
dan maysir—secara intrinsik mendorong keterkaitan yang erat antara sektor keuangan dan aktivitas
ckonomi riil. Prinsip ini mengurangi kecenderungan spekulasi berlebihan dan mendorong pertimbangan
risiko jangka panjang, termasuk risiko lingkungan dan iklim, dalam pengambilan keputusan ekonomi.
Salah satu inovasi penting dalam konteks ini adalah pengembangan Green Sukuk atau obligasi syariah
hijau. Instrumen ini harus memenuhi dua lapis kepatuhan sekaligus, yakni kepatuhan terhadap prinsip
syariah dan komitmen terhadap tujuan lingkungan. Dana yang dihimpun dari penerbitan Green Sukuk

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 29


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

dialokasikan secara eksklusif untuk proyek-proyek ramah lingkungan, seperti pengembangan energi
terbarukan, peningkatan efisiensi energi, dan sistem transportasi rendah karbon (IFSB & ISSF, 2020).

Lebih lanjut, integrasi prinsip Environmental, Social, and Governance (ESG) dalam praktik
keuangan syariah semakin memperkuat kontribusi sektor ini terhadap agenda keberlanjutan. Bank syariah
mulai mengadopsi pendekatan ESG-Syariah Screening dalam menilai kelayakan pembiayaan proyek,
sehingga aspek kepatuhan syariah dilengkapi dengan evaluasi dampak lingkungan dan sosial. Pendekatan
berlapis ini memperluas fungsi keuangan syariah dari sekadar kepatuhan normatif menjadi instrumen
transformasi ekonomi yang bertanggung jawab secara ekologis.

Dalam kerangka tersebut, bank syariah dan lembaga keuangan syariah lainnya memiliki peran
ganda, yaitu sebagai lembaga intermediasi keuangan dan sebagai pelaku bisnis yang bertanggung jawab
secara sosial. Mereka dapat mengembangkan produk pembiayaan hijau (green financing) dengan tingkat
margin yang lebih kompetitif untuk mendorong investasi pada proyek-proyek berkelanjutan. Selain itu,
mekanisme pembiayaan betrbasis bagi hasil, seperti mudarabah dan musyarakah, memungkinkan bank
syariah untuk berperan sebagai mitra usaha langsung dalam pengembangan sektor hijau, dengan berbagi
risiko dan keuntungan secara adil. Pola kemitraan ini tidak hanya memperkuat prinsip keadilan dalam
keuangan Islam, tetapi juga meningkatkan komitmen jangka panjang terhadap keberhasilan proyek-
proyek ramah lingkungan (Hasan, 2021).

Secara keseluruhan, instrumen ekonomi Islam menunjukkan kapasitas yang signifikan untuk
berkontribusi dalam menghadapi perubahan iklim melalui pendekatan yang etis, inklusif, dan
berkelanjutan. Optimalisasi zakat dan wakaf, inovasi keuangan syariah seperti Green Sukuk, serta
penguatan peran bank syariah dalam pembiayaan hijau menegaskan bahwa ekonomi Islam tidak hanya
relevan dalam diskursus moral, tetapi juga memiliki implikasi praktis yang nyata dalam kebijakan dan
praktik ekonomi berkelanjutan.

Kebijakan Publik Berbasis Ekonomi Islam untuk Isu Iklim

Dalam kerangka ekonomi Islam, negara (#/i/ amri) memiliki mandat normatif untuk mewujudkan
kemaslahatan publik (masiahah ‘ammah) dan mencegah kerusakan (dar’ al-mafasid). Prinsip ini
menempatkan negara sebagai aktor utama dalam memastikan bahwa aktivitas ekonomi dan pembangunan
tidak melampaui batas-batas ekologis yang mengancam keberlanjutan kehidupan. Dalam konteks
perubahan iklim, mandat tersebut menuntut integrasi nilai-nilai etika Islam tentang lingkungan ke dalam
peraturan perundang-undangan dan kebijakan publik. Kebijakan tata ruang, pengelolaan limbah, serta
standar emisi industri, misalnya, dapat dirumuskan dengan merujuk pada prinsip hiz al-bi'ah
(petlindungan lingkungan) dan larangan #fsad fi al-ard (perusakan di muka bumi) sebagai landasan
normatifnya.

Selain instrumen hukum positif, fatwa keagamaan berperan penting sebagai sumber legitimasi
moral dan sosial dalam mendorong perubahan perilaku masyarakat. Fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh
lembaga otoritatif seperti Majelis Ulama Indonesia mengenai pengelolaan sampah dan pelestarian
lingkungan hidup memberikan kerangka etis yang memperkuat kebijakan negara, sekaligus menjembatani
antara norma agama dan praktik kebijakan publik. Dengan demikian, fatwa tidak hanya berfungsi sebagai
panduan keagamaan individual, tetapi juga sebagai instrumen pendukung tata kelola lingkungan berbasis
nilai Islam (MUI, 2010).

Di ranah ekonomi makro, negara dapat memanfaatkan instrumen fiskal dan regulasi untuk
mengarahkan aktivitas ekonomi menuju jalur pembangunan hijau. Selain menerbitkan green sukuk negara
sebagai sumber pembiayaan berkelanjutan, pemerintah dapat memberikan insentif fiskal—seperti tax
holiday atau keringanan pajak—bagi industri dan investasi yang berorientasi pada energi bersih, efisiensi
sumber daya, dan inovasi ramah lingkungan. Sebaliknya, disinsentif fiskal berupa eco-tax atau pungutan
lingkungan dapat dikenakan kepada industri dengan tingkat polusi tinggi. Kebijakan semacam ini sejalan
dengan prinsip al-daruriyyat, khususnya petlindungan jiwa dan keturunan (hifz al-nafs wa al-nasl), karena
degradasi lingkungan dan krisis iklim secara langsung mengancam kesehatan, keselamatan, dan
keberlanjutan generasi mendatang,.

Lebih lanjut, konsep hisbah dalam tradisi Islam—yang secara klasik berfungsi sebagai otoritas
pengawas pasar—dapat direaktualisasikan dalam konteks ekonomi modern. Peran hisbah tidak hanya

30 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muzayyin.; Ekonomi Islam dan...

terbatas pada pengawasan kejujuran transaksi dan keadilan harga, tetapi juga dapat diperluas untuk
mengawasi kepatuhan lingkungan, termasuk pencegahan praktik greenwashing dan aktivitas bisnis yang
merusak ekosistem. Dengan perluasan fungsi ini, negara memiliki instrumen pengawasan yang berakar
pada tradisi Islam sekaligus relevan dengan tantangan tata kelola lingkungan kontemporer (Dusuki, 2019).

Pengalaman Indonesia menunjukkan bagaimana kebijakan publik berbasis ekonomi Islam dapat
diimplementasikan secara konkret dalam menghadapi isu iklim. Sebagai negara dengan populasi Muslim
terbesar di dunia dan salah satu pelopor keuangan syariah global, Indonesia telah mengambil langkah
inovatif melalui penerbitan Green Sukuk sejak 2018. Instrumen ini telah menjadi sumber pembiayaan
penting bagi agenda mitigasi dan adaptasi perubahan iklim, dengan alokasi anggaran yang mencakup
sektor energi terbarukan, ketahanan pangan, serta pengelolaan limbah dan sumber daya air (Kemenkeu
RI, 2022). Inisiatif ini menegaskan bahwa prinsip-prinsip keuangan syariah dapat dioperasionalkan secara
efektif dalam kebijakan fiskal negara.

Di tingkat komunitas, kebijakan dan inisiatif berbasis ekonomi Islam juga menemukan bentuknya
melalui program-program seperti Wakaf Pohon dan Wakaf Air yang dikembangkan oleh organisasi
masyarakat sipil, pesantren, dan lembaga filantropi Islam. Program-program ini menunjukkan bagaimana
instrumen klasik ekonomi Islam dapat diaktualisasikan untuk mendukung restorasi ekosistem, konservasi
sumber daya alam, dan penguatan ketahanan iklim lokal. Sinergi antara kebijakan negara dan inisiatif
komunitas ini memperlihatkan potensi ekonomi Islam sebagai pendekatan multilevel—dari kebijakan
makro hingga praktik lokal—dalam menghadapi krisis iklim secara berkelanjutan dan berkeadilan.
Tantangan dan Peluang Implementasi

Implementasi ekonomi Islam dalam penanganan perubahan iklim menghadapi sejumlah
tantangan struktural dan institusional yang signifikan. Tantangan pertama adalah fragmentasi regulasi, di
mana kerangka kebijakan green finance dan ekonomi Islam masih sering dikembangkan secara terpisah, baik
di tingkat nasional maupun internasional, sehingga membutuhkan konvergensi kebijakan yang lebih
terintegrasi. Tantangan kedua berkaitan dengan belum adanya standar global yang seragam terkait kriteria
“hijau” dan “syariah”, yang berpotensi membuka ruang bagi praktik greenwashing berbasis syariah dan
melemahkan kredibilitas instrumen keuangan Islam hijau. Tantangan ketiga adalah rendahnya literasi
ganda (dual literacy)) mengenai ekonomi syariah dan isu keberlanjutan di kalangan regulator, praktisi
keuangan, serta masyarakat, yang berdampak pada lambatnya adopsi kebijakan dan inovasi produk.

Di sisi lain, ekonomi Islam memiliki peluang yang sangat besar karena keselarasan alamiahnya
dengan agenda pembangunan berkelanjutan global. Prinsip keadilan, keseimbangan, dan tanggung jawab
antargenerasi dalam ekonomi Islam sejalan langsung dengan Tujuan Pembangunan Berkelanjutan,
khususnya SDG 13 (Penanganan Perubahan Iklim), SDG 7 (Energi Bersih dan Terjangkau), dan SDG
12 (Konsumsi dan Produksi yang Bertanggung Jawab). Instrumen ekonomi Islam berpotensi menjadi
katalis penting dalam pencapaian target-target tersebut, terutama di negara-negara mayoritas Muslim dan
negara anggota Organisasi Kerja Sama Islam (OIC). Selain itu, sinergi dengan agenda global seperti
Perjanjian Paris dan Taskforce on Nature-related Financial Disclosures (TNFD) dapat meningkatkan relevansi,
transparansi, dan daya tarik investasi dari instrumen ekonomi Islam hijau di pasar keuangan global (WWF
& ISRA, 2019).

Untuk mengoptimalkan peluang sekaligus mengatasi tantangan tersebut, diperlukan strategi
implementasi yang terencana dan berkelanjutan. Pertama, penguatan tata kelola (governance) petlu
dilakukan melalui pembentukan otoritas atau komite khusus yang mengintegrasikan keahlian syariah dan
keilmuan lingkungan dalam penyusunan pedoman serta standar implementasi ekonomi Islam hijau.
Kedua, pengembangan kapasitas menjadi agenda penting dengan meningkatkan literasi hijau-syariah
melalui kurikulum pendidikan, pelatihan profesional, dan program peningkatan kompetensi bagi regulator
dan praktisi. Ketiga, pemerintah dapat berperan aktif dengan menyediakan insentif dan kemudahan
regulasi, khususnya bagi penerbitan green sukuk korporasi dan pengembangan pembiayaan hijau oleh bank
syariah. Keempat, penguatan riset dan inovasi perlu didorong untuk mengembangkan model bisnis,
instrumen keuangan, dan produk syariah yang adaptif terhadap kebutuhan transisi energi, ekonomi
sirkular, dan ketahanan iklim, sehingga ekonomi Islam dapat berkontribusi secara nyata dalam
transformasi menuju pembangunan berkelanjutan.

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 31


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

CONCLUSION

Perubahan iklim merupakan krisis ekologis sekaligus ujian moral bagi peradaban manusia, yang
menuntut respons tidak hanya teknokratis tetapi juga etis dan berkeadilan. Artikel ini menyimpulkan
bahwa ekonomi Islam, dengan fondasi maqasid al-shari‘ah, konsep manusia sebagai &halifah, serta prinsip
keadilan dan keseimbangan, menawarkan paradigma holistik dan preventif dalam merespons perubahan
iklim, dengan menegaskan tanggung jawab manusia sebagai penjaga alam dan larangan tegas terhadap
segala bentuk perusakan (7/fsad). Secara instrumental, optimalisasi zakat dan wakaf hijau, pengembangan
green suknk, serta penguatan pembiayaan syariah berkelanjutan menunjukkan potensi nyata ekonomi Islam
dalam mendukung mitigasi dan adaptasi iklim yang inklusif dan berjangka panjang. Secara teoretis,
temuan ini memperkaya diskursus ekonomi ekologi dengan perspektif normatif Islam yang selama ini
kurang mendapat perhatian, sementara secara kebijakan penelitian ini menawarkan kerangka konseptual
bagi integrasi nilai-nilai religius-lokal ke dalam strategi pembangunan berkelanjutan di tingkat nasional
maupun global.

BIBLIOGRAPHY
Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of the maqasid al-Shari‘ah. Islamic Research
and Training Institute (IRTT).

Dusuki, A. W. (2019). The role of the state in the Islamic economy: A maqasid al-Shari‘ah perspective. International
Shari’ah Research Academy for Islamic Finance (ISRA).

Hasan, R. (2021). Green Islamic finance: A framework for sustainable development. Edward Elgar Publishing.

IFSB & ISSF. (2020). Islamic finance and the SDGs: Leveraging the potential. Islamic Financial Services Board &
Islamic Sustainable Finance Sector.

IPCC. (2022). Climate change 2022: Impacts, adaptation and vulnerability. Contribution of Working Group II to
the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate Change. Cambridge University
Press.

Kemenkeu RI. (2022). Green sukuk: Allocation and impact report 2022. Kementerian Keuangan Republik
Indonesia.

Laldin, M. A., & Bouheraoua, S. (2018). The framework of maqasid al-Shari‘ah and its application in Islamic
finance. ISRA.

Masyita, D., Ahmed, H., & Mohieldin, M. (2022). Waqf and zakat for sustainable development: A case study of
Indonesia. In M. Mohieldin et al. (Eds.), Financing sustainable development (pp. 145-162). Palgrave
Macmillan.

MUI (2010). Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 47 Tahun 2010 tentang Pengelolaan Sampah untuk Mencegah
Kerusakan Lingkungan.

Nagqvi, S. N. H. (2017). Perspectives on morality and human well-being: A contribution to Islamic economics. The
Islamic Foundation.

Nordhaus, W. D. (2013). The climate casino: Risk, uncertainty, and economics for a warming world. Yale
University Press.

Raworth, K. (2017). Doughnut economics: Seven ways to think like a 21st-century economist. Random House
Business.

Stern, N. (2007). The economics of climate change: The Stern review. Cambridge University Press.

Stiglitz, J. E. (2019). Addressing climate change through price and non-price interventions. European Economic
Review, 119, 594-612.

32 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Muzayyin.; Ekonomi Islam dan...

UNDP. (2022). Human development report 2021/2022: Uncertain times, unsettled lives: Shaping our future in a
transforming world.

World Bank. (2023). World development report 2023: Climate and development.

WWTE & ISRA. (2019). Integrating environmental, social and governance (ESG) factors in Islamic finance. World
Wide Fund for Nature & International Shari’ah Research Academy for Islamic Finance.

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 33


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

