"} Check for updates

Journal of Islamic Economic (Vol. 1) (No. 1) January 2026 p-ISSN: xxxx-xx%%
https://ummulquro.id/index.php /jii e-ISSN: xxxx-xXXX

Peran Keuangan Sosial Islam dalam Mendukung Sustainable Development Goals (SDGs) di
Negara Berkembang

Abdul Wadud Nafis
Universitas Islam Negeri Kiai Ahmad Shiddiq Jember, Indonesia

Email: nafiswadud@yahoo.com

Received: November 4, 2025. Accepted: Desember 21, 2025. Published: January 20, 2026

ABSTRACT

Achieving the Sustainable Development Goals (SDGs) in developing countries faces significant challenges,
particulatly in relation to limited public funding and uneven development. Conventional financing approaches are
considered insufficient to address the complexity of multidimensional issues such as extreme poverty, inequality,
and environmental degradation. The Concept of Islamic Social Finance: Islamic social finance, manifested in the
instruments of Zakat, Infak, Sedekah, and Wakat (ZISWAF), offers an alternative paradigm based on the values
of distributive justice (al-‘adl), solidarity (al-takaful), and sustainability (al-istihlaf). Objectives and Methods: This
study aims to analyze the role and mechanisms of Islamic social finance in supporting the achievement of SDG
targets in developing countries. The method used is a systematic literature review with a descriptive-analytical
qualitative approach, analyzing secondary data from reports by zakat and wagqf institutions, as well as international
organizations such as the UNDP and the World Bank. Key Findings and Policy Implications: The findings show
that ZISWAF has a strong correlation with several SDG pillars, particulatly poverty eradication (SDG 1), health
(SDG 3), education (SDG 4), and reducing inequality (SDG 10). Productive waqf, in particular, has the potential
to become a sustainable financing instrument for social infrastructure. However, its effectiveness depends on
strengthening governance, digitization, and integration into the national development policy framework. Policy
implications emphasize the need for institutional synergy between ZISWAF authorities and the government to
maximize the impact of its contribution to the 2030 Agenda.

Keywords: Islamic Social Finance, SDGs, Zakat, Waqf, Developing Countries, Maqgasid al-Shati‘ah.

ABSTRAK

Pencapaian Sustainable Development Goals (SDGs) di negara berkembang menghadapi tantangan signifikan, terutama terkait
keterbatasan  pendanaan publik dan  ketidakmerataan pembangunan. Pendekatan pembiayaan fkonvensional dinilai belum
sepenuhnya mampu menjawab kompleksitas masalah multidimensional seperti kemiskinan ekstrem, ketimpangan, dan kerusakan
lingkungan. Konsep Keuangan Sosial Islam: Kenangan sosial Lslam yang termanifestasi dalam instrumen Zakat, Infak, Sedekab,
dan Wakaf (ZISWAF) menawarkan paradigma alternatif berbasis nilai keadilan distributif (al-‘adl), solidaritas (al-takadful), dan
keberlanjutan (al-istihlaf). Tujuan dan Metode: Penelitian ini bertujuan menganalisis peran dan mekanisme kenangan sosial Islan
dalam mendukung pencapaian target-target SDGs di negara berkembang. Metode yang dignnakan adalah studi literatur sistematis
dengan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis, menganalisis data sekunder dari laporan lembaga 3akat, wakaf, serta organisasi
internasional seperti UNDP dan World Bank. Temnan Utama dan Implikasi Kebijakan: Temnan penelitian menunjukkan babwa
ZISWAF memiliki korelasi kuat dengan beberapa pilar SDGs, kbususnya pengentasan kemiskinan (SDG 1), kesebatan (SDG
3), pendidikean (SDG 4), dan pengurangan ketimpangan (SDG 10). Wakaf produktif, kbhususnya, berpotensi menjadi instrument
pembiayaan berkelanjutan untuk infrastruktur sosial. Namun, efektivitasnya bergantung pada penguatan tata kelola, digitalisasi,
dan integrasi ke dalam kerangka kebijakan pembangunan nasional. Implikasi kebijakan menekankan perlunya sinergi kelembagaan
antara otoritas ZISWAF dan pemerintah untuk memaksimalkan dampak kontribusinya terbadap Agenda 2030.

Kata Kunci:Kenangan Sosial Islam, SDGs, Zakat, Wakaf, Negara Berkembang, Magasid al-Shari‘ab.

INTRODUCTION
Negara-negara berkembang menghadapi tantangan struktural yang berat dalam merealisasikan
Sustainable Development Goals (SDGs) yang diadopsi oleh Perserikatan Bangsa-Bangsa pada tahun 2015.


mailto:nafiswadud@yahoo.com
https://ummulquro.id/index.php/jii

Abdul Wadud Nafis.; Peran Keuangan Sosial...

Tantangan tersebut mencakup kemiskinan multidimensi, ketimpangan pendapatan yang lebar,
keterbatasan akses terhadap layanan kesehatan dan pendidikan berkualitas, serta meningkatnya
kerentanan terhadap dampak perubahan iklim (United Nations, 2020). Kompleksitas permasalahan ini
diperparah oleh keterbatasan sumber pembiayaan pembangunan. Menurut estimasi UNCTAD (2022),
terdapat kesenjangan pendanaan tahunan sebesar US$2.5-3 triliun untuk mencapai target SDGs di
negara-negara berkembang, yang menunjukkan bahwa pembiayaan publik melalui anggaran pemerintah
dan bantuan pembangunan resmi (official development assistance/ ODA) belum mencukupi. Kondisi ini
menegaskan urgensi mobilisasi sumber daya finansial alternatif yang inovatif, inklusif, dan berkelanjutan.

Dalam konteks tersebut, keuangan sosial Islam (Islamic Social Finance) muncul sebagai salah satu
sumber pendanaan komplementer yang memiliki potensi signifikan. Berakar dari ajaran Islam, keuangan
sosial Islam berbeda dari model filantropi Barat yang umumnya bersifat karitatif dan temporer. Sistem ini
dibangun di atas instrumen-instrumen yang bersifat wajib, seperti zakat, serta instrumen sukarela namun
berkelanjutan, seperti infak, sedekah, dan wakaf. Tujuan utama dari instrumen-instrumen tersebut tidak
hanya memberikan bantuan konsumtif jangka pendek, tetapi juga mendorong pemberdayaan ekonomi,
pengurangan ketimpangan, dan penciptaan dampak pembangunan jangka panjang yang berkelanjutan.
Landasan normatif keuangan sosial Islam ditegaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah, di
mana zakat, misalnya, ditempatkan sejajar dengan ibadah ritual utama sebagai mekanisme redistribusi
kekayaan untuk membangun tatanan sosial yang lebih adil (QS. Al-Baqarah: 43; QS. At-Taubah: 103).

Keuangan sosial Islam beroperasi melalui ekosistem instrumen yang dikenal sebagai ZISWAF
(Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf). Zakat merupakan kewajiban harta dengan ketentuan nisab dan asnaf
yang jelas sebagaimana diatur dalam QS. At-Taubah: 60, berfungsi sebagai mekanisme pembersihan harta
dan jiwa (tazkiyah). Infak dan sedekah bersifat sukarela dengan cakupan yang lebih luas, baik dalam
bentuk materi maupun non-materi. Sementara itu, wakaf memiliki karakter unik sebagai instrumen
filantropi berkelanjutan melalui penahanan harta pokok (tauqif al-asl) dan pendayagunaan manfaatnya
(tasbil al-manfa‘ah) untuk kepentingan umum secara permanen, sebagaimana ditegaskan dalam hadis
Nabi Muhammad SAW tentang Sadaqah jariyah (HR. Muslim). Karakteristik ini menjadikan wakaf
sebagai tulang punggung pembiayaan sosial Islam yang produktif dan berjangka panjang.

Pada saat yang sama, SDGs sebagai kerangka pembangunan global 2015-2030 mencakup 17
tujuan dan 169 target yang berlandaskan tiga pilar utama, yaitu pertumbuhan ekonomi inklusif, inklusi
sosial, dan perlindungan lingkungan (United Nations, 2015). Bagi negara berkembang, SDGs bukan
sekadar komitmen normatif internasional, melainkan peta jalan strategis untuk mengatasi defisit
pembangunan mendasar. Tantangan utama yang dihadapi adalah mentransformasikan komitmen politik
tersebut menjadi aksi nyata yang terdanai secara memadai dan dikelola secara efektif (Sachs et al., 2019).

Secara teoretis, keterkaitan antara keuangan sosial Islam dan SDGs dapat dijelaskan melalui
kerangka maqasid al-shari‘ah, khususnya petlindungan lima kebutuhan dasar (al-darariyyat al-khamsah):
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Al-Ghazali, dalam Chapra, 2008). Setiap tujuan SDGs dapat
dipetakan ke dalam maqasid ini, seperti SDG 1 dan SDG 2 yang selaras dengan perlindungan jiwa (hifz
al-nafs), SDG 3 dan SDG 4 yang berkaitan dengan petlindungan jiwa dan akal (hifz al-nafs dan hifz al-
‘aql), serta SDG 16 yang sejalan dengan petlindungan agama dan harta (hifz al-din dan hifz al-mal).
Dengan demikian, pencapaian SDGs pada hakikatnya merupakan manifestasi praktis dari realisasi
maqasid al-shari‘ah dalam skala global (Haneef et al., 2015).

Sejumlah penelitian terdahulu telah menyoroti potensi keuangan sosial Islam dalam mendukung
pembangunan berkelanjutan. Hassan dan Ashraf (2019) menemukan korelasi positif antara optimalisasi
zakat dan penurunan tingkat kemiskinan di Pakistan, sementara Mohieldin et al. (2021) menunjukkan
peran strategis wakaf dalam pembiayaan infrastruktur pendidikan dan kesehatan di Afrika dan Asia.
Namun demikian, masih terdapat celah penelitian yang signifikan, terutama terkait integrasi kelembagaan
keuangan sosial Islam dengan kerangka pembangunan nasional, pengukuran dampak yang ketat terhadap
indikator SDGs, serta studi komparatif lintas negara berkembang dengan konteks regulasi yang berbeda
(Khan, 2022).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara konseptual
dan empiris keterkaitan antara keuangan sosial Islam dan pencapaian SDGs di negara berkembang,
mengidentifikasi target-target SDGs yang paling relevan untuk diakselerasi melalui pengelolaan ZISWAF,
serta merumuskan rekomendasi kebijakan dan kelembagaan guna mengintegrasikan keuangan sosial

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 35


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

Islam ke dalam strategi pembangunan nasional. Secara akademik, penelitian ini diharapkan dapat
memperkaya literatur di persimpangan ekonomi Islam dan studi pembangunan, sementara secara praktis
memberikan rujukan bagi pemerintah, pengelola lembaga ZISWAF, dan pembuat kebijakan dalam
merancang strategi pendanaan pembangunan yang inklusif dan berkelanjutan untuk Agenda 2030.

METHOD

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka sistematis
(systematic literature review) dan analisis isi (content analysis) terhadap data sekunder. Data dikumpulkan
dari sumber-sumber akademis terpercaya seperti jurnal internasional terindeks Scopus/WoS, laporan
tahunan lembaga ZISWAF nasional (misalnya BAZNAS di Indonesia, zakat authorities di Malaysia dan
Pakistan), serta publikasi resmi UNDP, World Bank, dan Islamic Development Bank (IsDB) dalam
dekade terakhir. Analisis dilakukan secara tematik berdasarkan outline penelitian untuk mengidentifikasi
pola, hubungan konseptual, temuan empiris, dan tantangan yang diungkapkan dalam literatur.

RESULTS AND DISCUSSION
Peran Zakat dalam Mendukung SDGs: Dari Bantuan Konsumtif ke Transformasi Struktural
Zakat, sebagai rukun Islam ketiga, menempati posisi sentral dalam arsitektur keadilan ekonomi
Islam. Secara substantif, zakat berfungsi sebagai instrument fiskal redistributif yang bersifat wajib
(compulsory), yang secara langsung selaras dengan SDG 1: Tanpa Kemiskinan dan SDG 10: Mengurangi
Ketimpangan di Dalam dan Antar Negara (Ahmed, 2019). Mekanismenya yang memindahkan kekayaan
dari kelompok aghniya’ (orang kaya) kepada delapan golongan mustahiq (penerima) yang telah ditetapkan,
seperti tercantum dalam Al-Qur’an, menciptakan sirkulasi uang yang terstruktur.

P

oSty Tl 3%l G L 0las ST Ll e AT L G g G sl 20 o s el g
RS e BT AT 3 By be L2 0T ST AT Lt 35 Cenalls BT 9 22,08 a2l (e Colaally

“Dan apa saja yang diberikan kepadamu, maka itu adalah kenikmatan hidup di dunia dan
perhiasannya; sedang apa yang di sisi Allah lebih baik dan lebih kekal. Tidakkah kamu mengerti?
Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang miskin, amil zakat, yang dilunakkan
hatinya (mualaf), untuk (memerdekakan) hamba sahaya, untuk (membebaskan) orang yang berutang,
untuk jalan Allah, dan untuk orang yang sedang dalam perjalanan, sebagai kewajiban dari Allah. Allah
Maha Mengetahui, Mahabijaksana.” (QS. At-Taubah [9]: 38 & 60).

Perkembangan kontemporer menunjukkan pergeseran paradigma dalam pendistribusian zakat,
dari model bantuan konsumtif langsung (’atiyah) menuju model pemberdayaan ekonomi produktif
(productive empowerment). Model ini mencakup pemberian modal usaha mikro (qard al-hasan),
pelatihan keterampilan (tadrib), dan bantuan input pertanian, yang bertujuan memutus siklus kemiskinan
secara berkelanjutan (Hasan, 2020). Pendekatan ini merefleksikan implementasi maqashid syariah,
khususnya prinsip hifz al-mal (menjaga harta) yang tidak sekadar protekdif, tetapi juga instrumental dalam
menjamin akses dan pemberdayaan ekonomi (Ibn ‘Ashur, 2000).

Bukti empiris dari Indonesia memperkuat argumentasi ini. Program Zakat Community
Development (ZCD) yang dijalankan oleh Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) menunjukkan
efektivitas dalam meningkatkan pendapatan dan aset rumah tangga mustahik. Sebuah studi longitudinal
menemukan bahwa penerima manfaat program ZCD sektor pertanian dan peternakan mengalami
peningkatan pendapatan rata-rata sebesar 25-40% dalam periode dua tahun, dengan sebagian mampu
keluar dari garis kemiskinan dan menjadi muzakki (pembayar zakat) baru (BAZNAS, 2021). Temuan
serupa dilaporkan di Bangladesh, dimana lembaga zakat seperti Islamic Relief Worldwide
mengintegrasikan program zakat dengan pendidikan dan kesehatan, sehingga memberikan dampak ganda
pada pengentasan kemiskinan multidimensi (Sadeq, 2021). Dengan demikian, zakat yang terkelola secara
profesional berpotensi menjadi penggerak pembangunan inklusif berbasis komunitas, sekaligus
merealisasikan prinsip la khair fi katsirin min aghniya'ithim (tidak ada kebaikan dalam banyaknya orang
kaya di antara mereka), sebagaimana spirit hadis yang mendorong distribusi kekayaan.

36 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abdul Wadud Nafis.; Peran Keuangan Sosial...

V)l B0 dee S 238 e W ey e 0 Lo 0 0525 06 106 e b1 o, 15 s f 02

Dari Abu Sa’id Al-Khudri RA, Rasulullah SAW bersabda: “Tidaklah suatu kaum yang di antara
mereka ada seorang yang tidur dalam keadaan lapar, melainkan jaminan Allah telah terlepas dari mereka.”
(HR. Ahmad).

Peran Wakaf Produktif terhadap Pembangunan Berkelanjutan: Membangun Aset Abadi untuk
Publik

Wakaf, dalam bentuk produktifnya (waqf istithmari atau waqf mu’abbad), merupakan instrumen
keuangan sosial yang unik karena karakteristiknya yang abadi, tidak dapat dialihkan (inalienable), dan
hasilnya diperuntukkan bagi kepentingan publik (Kahf, 2003). Karakter ini menjadikannya alat
pembiayaan jangka panjang yang ideal untuk membangun dan merawat aset-aset publik, yang secara
langsung berkontribusi pada berbagai tujuan SDGs. Secara historis, wakaf telah menjadi tulang punggung
pembiayaan pelayanan publik di dunia Islam, membiayai rumah sakit (bimaristan), sekolah (madrasah),
perpustakaan, jalan, dan sumber air umum (Cizakca, 2013).

Kontribusi wakaf terhadap SDG 3: Kehidupan Sehat dan Sejahtera serta SDG 4: Pendidikan
Berkualitas sangatlah nyata. Pendirian rumah sakit wakaf, seperti kompleks Waqf Al-Shishini di
Damaskus abad ke-12, menyediakan layanan kesechatan gratis. Demikian pula, universitas-universitas
ternama seperti Al-Azhar di Mesir dan Universitas Al-Qarawiyyin di Maroko berdiri dan beroperasi
berkat dana wakaf (Inalcik, 1973). Dalam konteks modern, inovasi model seperti Wakaf Uang (Cash
Wagqf) dan Wakaf Korporasi (Corporate Waqf) telah membuka peluang akumulasi modal yang lebih besar
dan fleksibel. Dana ini dapat diinvestasikan dalam instrumen syariah yang aman, dan hasilnya (mauquf
‘alaih) dialokasikan untuk membiayai pembangunan puskesmas di daerah terpencil, menyediakan
beasiswa bagi siswa kurang mampu, atau mendanai penelitian ilmiah (Islamic Development Bank, 2020).

Laporan Islamic Development Bank (IsDB) (2020) memperkirakan bahwa potensi wakaf tunai
di negara-negara anggota Organisasi Kerjasama Islam (OKI) dapat mencapai miliaran dolar AS jika
dikelola dengan prinsip keuangan modern dan tata kelola yang transparan. Keberhasilan pengelolaan
wakaf tunai di Turki (dengan lembaga seperti Turkiye Diyanet Vakf1) dan Singapura (melalui MUIS)
menunjukkan model yang dapat diadopsi. Esensi wakaf tercermin dari sabda Rasulullah SAW tentang
keabadian pahala, yang mendorong wakaf produktif sebagai sarana membangun warisan sosial yang
berkelanjutan.

-
T 20,

S
—n\

C,v

P @
- » 0 o
I‘U)/U : Y\ 2
z Jg <

w)/&k_u\qu\ub\s\" :J6 los e % \GLN»\J 3

e B 25 55A
Dati Abu Hurairah RA, bahwa Rasulullah SAW bersabda “Apablla manusia meninggal,

terputuslah amalnya kecuali tiga hal: sedekah jariyah (wakaf), ilmu yang bermanfaat, atau anak shaleh yang

mendoakannya.” (HR. Muslim).

Infak dan Sedekah dalam Penguatan Ketahanan Sosial: Fleksibilitas dan Responsivitas

Sementara zakat dan wakaf memiliki regulasi yang lebih terstruktur, Infak dan Sedekah
menawarkan fleksibilitas, spontanitas, dan cakupan yang sangat luas. Karakteristik voluntir dan tidak
terbatas ini menjadikannya sebagai jaring pengaman sosial yang paling responsif, terutama dalam
menghadapi guncangan dan krisis yang mendadak, seperti pandemi, bencana alam, atau konflik (Khan,
2019). Peran ini secara langsung mendukung SDG 2: Tanpa Kelaparan dan SDG 3: Kesehatan yang Baik
dan Kesejahteraan dalam situasi darurat.

Pada masa pandemi COVID-19, misalnya, gelombang infak dan sedekah terbukti cepat
dimobilisasi untuk program bantuan sembako darurat, penyediaan alat pelindung diri (APD) bagi tenaga
medis, dan dukungan bagi keluarga yang kehilangan pencari nafkah (UNDP & Islamic Relief, 2021). Basis
donasinya yang massif, mulai dari jumlah kecil hingga besar, menciptakan solidaritas sosial partisipatif
yang memperkuat kohesi komunitas (‘ashabiyyah). Al-Qur’an secara gamblang menganjurkan sedekah
secara luas, termasuk untuk hal-hal yang ma’ruf (kebaikan umum).

pg

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 37


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

S5 s sl 1 p5dfs AL e 20 50 205 AL 6 5 i s g o 31 o
SBT3 ;j}gw\j JMWJ\ <315 sl 6@:3\5 ] S35 - pe Jut S

NPHARS JURT M U.,.JJ\ aﬂj\awux Cns oalls NEAG & w@b&b%’ 15 faddn 552y
“Bukanlah kebajikan itu menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat, tetapi kebajikan itu
ialah orang yang beriman kepada Allah, hari akhir, malaikat-malaikat, kitab-kitab, dan nabi-nabi; dan
memberikan harta yang dicintainya kepada kerabat, anak yatim, orang miskin, orang yang dalam
perjalanan, peminta-minta, dan untuk memerdekakan hamba sahaya; yang melaksanakan salat dan
menunaikan zakat; orang-orang yang menepati janji apabila berjanji; dan orang yang sabar dalam
kemelaratan, penderitaan, dan pada masa peperangan. Mereka itulah orang-orang yang benar, dan mereka
itulah orang-orang yang bertakwa.” (QS. Al-Baqarah [2]: 177).

Dengan demikian, Infak dan Sedekah berfungsi sebagai pelengkap dan penyokong sistem Zakat
dan Wakaf, mengisi celah-celah yang tidak terjangkau oleh kedua instrument yang lebih terstruktur
tersebut, serta memperkuat ketahanan sosial masyarakat menghadapi ketidakpastian.

Tantangan dan Peluang Implementasi: Menuju Integrasi dan Inovasi

Meski memiliki potensi yang besar sebagai sumber pembiayaan pembangunan berkelanjutan,
optimalisasi Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF) untuk mendukung pencapaian Sustainable
Development Goals (SDGs) masih menghadapi sejumlah tantangan struktural yang memerlukan
penyelesaian secara sistematis. Salah satu tantangan utama terletak pada aspek tata kelola dan
akuntabilitas. Tingkat kepercayaan publik (public trust) sering kali tergerus oleh persepsi rendahnya
transparansi, akuntabilitas, dan efektivitas dalam proses penghimpunan serta penyaluran dana. Wahab
dan Rahman (2021) menunjukkan bahwa persepsi negatif terhadap manajemen organisasi pengelola zakat
menjadi faktor penghambat utama partisipasi kelompok masyarakat kelas menengah ke atas. Padahal,
prinsip amanah merupakan fondasi utama pengelolaan dana sosial Islam, yang menuntut penerapan
sistem pelaporan yang transparan, dapat diaudit, dan mudah diakses oleh publik.

Tantangan berikutnya berkaitan dengan fragmentasi regulasi dan kelembagaan. D1 banyak negara
Muslim, kerangka regulasi ZISWAF masih bersifat parsial, tumpang tindih, dan belum sepenuhnya
terintegrasi ke dalam strategi pembangunan nasional. Dualisme antara lembaga zakat resmi negara (BAZ)
dan lembaga zakat yang dikelola masyarakat (LAZ), tanpa koordinasi dan pembagian peran yang jelas,
sering kali menimbulkan inefisiensi, duplikasi program, serta lemahnya dampak pembangunan yang
terukur (Masyita et al., 2015). Selain itu, keterbatasan kapasitas manajerial dan inovasi keuangan juga
menjadi kendala serius. Masih terbatasnya sumber daya manusia yang memiliki kompetensi ganda—yakni
pemahaman mendalam tentang syariah sekaligus penguasaan manajemen modern, keuangan, dan evaluasi
proyek—menyulitkan pengembangan program pemberdayaan yang berkelanjutan dan dapat diperluas
(scalable). Inovasi instrumen keuangan sosial syariah pun masih relatif terbatas dibandingkan dengan
dinamika kebutuhan pembangunan.

Di sisi lain, berbagai peluang strategis terbuka untuk memperkuat peran ZISWAF dalam
pencapaian SDGs. Digitalisasi dan pemanfaatan teknologi finansial syariah (Islamic fintech) menawarkan
potensi besar untuk memperluas jangkauan penghimpunan dana, meningkatkan transparansi, serta
menekan biaya transaksi. Pemanfaatan platform penggalangan dana daring, aplikasi pembayaran digital,
dan teknologi blockchain untuk pelacakan aliran dana mulai diuji coba di beberapa negara, termasuk
melalui model crowdfunding zakat dan wakaf berbasis blockchain (Hassan & Ashraf, 2020). Inovasi ini
tidak hanya meningkatkan efisiensi, tetapi juga memperkuat kepercayaan publik melalui mekanisme
pelaporan yang real-time dan terverifikasi.

Peluang lain terletak pada pengembangan skema pendanaan campuran (blended finance), yaitu
sinergi antara dana ZISWAF dengan pembiayaan pemerintah atau investasi berdampak sosial (impact
investment). Dalam skema ini, dana wakaf dapat berfungsi sebagai modal ekuitas atau pembiayaan lunak
untuk proyek-proyek infrastruktur dasar yang selaras dengan SDGs—seperti penyediaan air bersih atau
energi terbarukan—sementara pemerintah atau lembaga publik berperan menjamin keberlanjutan
operasional proyek tersebut (World Bank, 2022). Selain itu, kolaborasi internasional dan harmonisasi

38 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abdul Wadud Nafis.; Peran Keuangan Sosial...

standar juga menjadi kunci penting. Kerja sama antarotoritas ZISWAF di negara-negara Muslim, yang
difasilitasi oleh lembaga internasional seperti IsSDB dan UNDP, berpotensi melahirkan standar tata kelola,
pelaporan, dan audit yang diakui secara global. Kolaborasi ini sekaligus membuka peluang terbentuknya
pasar keuangan sosial Islam lintas negara yang terintegrasi, sehingga memungkinkan pembiayaan proyek-
proyek SDGs berskala regional maupun global.

Dengan mengatasi tantangan tata kelola dan kelembagaan serta memanfaatkan peluang inovasi
dan kolaborasi, ekosistem ZISWAF berpeluang bertransformasi dari praktik filantropi yang
terfragmentasi menjadi sistem keuangan sosial Islam yang tangguh, terintegrasi, dan berdampak luas.
Transformasi ini tidak hanya merealisasikan kewajiban ibadah individual, tetapi juga menegaskan peran
strategis keuangan sosial Islam dalam membentuk masa depan pembangunan yang lebih adil, inklusif,
dan berkelanjutan, sejalan dengan visi rahmatan lil ‘alamin.

CONCLUSION

Keuangan sosial Islam melalui instrumen ZISWAF bukan hanya kompatibel dengan Agenda
SDGs 2030, tetapi juga menawarkan nilai tambah yang khas berupa pendekatan pembangunan berbasis
nilai, ketersediaan sumber pendanaan yang relatif berkelanjutan—terutama melalui wakaf—serta
jangkauan implementasi yang kuat hingga tingkat akar rumput. Kontribusinya paling signifikan pada
pencapaian tujuan-tujuan SDGs yang berfokus pada pilar sosial, seperti pengentasan kemiskinan dan
kelaparan, peningkatan kesehatan dan pendidikan, serta pengurangan ketimpangan, dan melalui
pengembangan wakaf produktif juga berpotensi mendukung pembangunan infrastruktur dan kota
berkelanjutan. Namun demikian, efektivitas peran tersebut sangat bergantung pada transformasi tata
kelola ZISWAF dari pendekatan tradisional dan karitatif menuju sistem yang modern, profesional,
transparan, dan berorientasi pada dampak terukur.

Sejalan dengan temuan tersebut, diperlukan langkah-langkah strategis yang terintegrasi. Di tingkat
kebijakan publik, penyelarasan regulasi ZISWAF dengan target SDGs nasional serta integrasi data
ZISWAF ke dalam sistem pemantauan capaian SDGs menjadi prasyarat penting untuk memastikan
kontribusi yang terukur dan akuntabel. Di tingkat kelembagaan, lembaga keuangan sosial Islam perlu
mengadopsi inovasi teknologi—seperti pemanfaatan blockchain untuk pelacakan dana dan pelaporan
dampak berbasis indikator SDGs—serta mengembangkan produk wakaf tunai tematik yang relevan
dengan kebutuhan generasi muda dan tantangan pembangunan kontemporer. Sementara itu, agenda riset
ke depan perlu diarahkan pada studi longitudinal untuk mengukur dampak spesifik program ZISWAF
terhadap indikator SDGs tertentu, serta kajian komparatif lintas negara berkembang guna
mengidentifikasi model tata kelola dan regulasi ZISWAF yang paling efektif. Dengan pendekatan
tersebut, keuangan sosial Islam berpotensi bertransformasi menjadi pilar strategis pembiayaan
pembangunan berkelanjutan yang inklusif dan berkeadilan.

BIBLIOGRAPHY
Ahmed, H. (2020). Islamic social finance: Entrepreneurship, cooperation and the sharing economy. Edward Elgar
Publishing.

BAZNAS. (2021). Laporan Tahunan 2021: Optimalisasi Zakat untuk Pemulihan Ekonomi dan SDGs. Badan Amil
Zakat Nasional RI.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of Maqasid al-Shari‘ah. Islamic Research and
Training Institute, Islamic Development Bank.

Haneef, M. A., Pramanik, A. H., Mohammed, M. O., & Muhammad, A. D. (2015). Integration of waqf and Islamic
microfinance for poverty reduction: Case studies of Malaysia, Indonesia and Bangladesh. Journal of
Islamic Finance, 4(2), 1-18.

Hassan, M. K., & Ashraf, A. (2019). An integrated poverty alleviation model combining zakat, awqaf and micro-
finance. In Proceedings of the Seventh International Conference on Islamic Economics (pp. 1-22). Islamic
Research and Training Institute.

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 39


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Islamic Development Bank. (2020). Unleashing the potential of Islamic social finance for sustainable development.
IsDB Group.

Khan, F. (2022). The role of zakat in the sustainable development goals (SDGs). International Journal of Zakat
and Islamic Philanthropy, 4(1), 45-58.

Mohieldin, M., Igbal, Z., Rostom, A., & Fu, X. (2021). The role of Islamic finance in financing sustainable
development. In The Handbook of Global Climate and Environment Policy (pp. 1-18). Wiley.

Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Mazzucato, M., Messner, D., Nakicenovic, N., & Rocksttém, J. (2019). Six
transformations to achieve the sustainable development goals. Nature Sustainability, 2(9), 805-814.

UNCTAD. (2022). World investment report 2022: International tax reforms and sustainable investment. United
Nations.

United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 agenda for sustainable development. United Nations
General Assembly.

United Nations. (2020). The sustainable development goals report 2020. United Nations.

Wahab, N. A., & Rahman, A. R. A. (2021). Determinants of efficiency of zakat institutions in Southeast Asia.
International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 14(4), 849-869.

40 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

