
PSIKOLOGI KESEHATAN 

 

 

     
 
 
Peran Keuangan Sosial Islam dalam Mendukung Sustainable Development Goals (SDGs) di 
Negara Berkembang 
 
Abdul Wadud Nafis  
Universitas Islam Negeri Kiai Ahmad Shiddiq Jember, Indonesia 
Email: nafiswadud@yahoo.com  
 
 
 
Received: November 4, 2025.  Accepted: Desember 21, 2025.  Published: January 20, 2026 

ABSTRACT 
Achieving the Sustainable Development Goals (SDGs) in developing countries faces significant challenges, 

particularly in relation to limited public funding and uneven development. Conventional financing approaches are 

considered insufficient to address the complexity of multidimensional issues such as extreme poverty, inequality, 

and environmental degradation. The Concept of Islamic Social Finance: Islamic social finance, manifested in the 

instruments of Zakat, Infak, Sedekah, and Wakaf (ZISWAF), offers an alternative paradigm based on the values 

of distributive justice (al-‘adl), solidarity (al-takāful), and sustainability (al-istiẖlāf). Objectives and Methods: This 

study aims to analyze the role and mechanisms of Islamic social finance in supporting the achievement of SDG 

targets in developing countries. The method used is a systematic literature review with a descriptive-analytical 

qualitative approach, analyzing secondary data from reports by zakat and waqf institutions, as well as international 

organizations such as the UNDP and the World Bank. Key Findings and Policy Implications: The findings show 

that ZISWAF has a strong correlation with several SDG pillars, particularly poverty eradication (SDG 1), health 

(SDG 3), education (SDG 4), and reducing inequality (SDG 10). Productive waqf, in particular, has the potential 

to become a sustainable financing instrument for social infrastructure. However, its effectiveness depends on 

strengthening governance, digitization, and integration into the national development policy framework. Policy 

implications emphasize the need for institutional synergy between ZISWAF authorities and the government to 

maximize the impact of its contribution to the 2030 Agenda. 

 

Keywords: Islamic Social Finance, SDGs, Zakat, Waqf, Developing Countries, Maqāṣid al-Sharī‘ah. 

 

ABSTRAK  
Pencapaian Sustainable Development Goals (SDGs) di negara berkembang menghadapi tantangan signifikan, terutama terkait 
keterbatasan pendanaan publik dan ketidakmerataan pembangunan. Pendekatan pembiayaan konvensional dinilai belum 
sepenuhnya mampu menjawab kompleksitas masalah multidimensional seperti kemiskinan ekstrem, ketimpangan, dan kerusakan 
lingkungan. Konsep Keuangan Sosial Islam: Keuangan sosial Islam yang termanifestasi dalam instrumen Zakat, Infak, Sedekah, 
dan Wakaf (ZISWAF) menawarkan paradigma alternatif berbasis nilai keadilan distributif (al-‘adl), solidaritas (al-takāful), dan 

keberlanjutan (al-istiẖlāf). Tujuan dan Metode: Penelitian ini bertujuan menganalisis peran dan mekanisme keuangan sosial Islam 
dalam mendukung pencapaian target-target SDGs di negara berkembang. Metode yang digunakan adalah studi literatur sistematis 
dengan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis, menganalisis data sekunder dari laporan lembaga zakat, wakaf, serta organisasi 
internasional seperti UNDP dan World Bank. Temuan Utama dan Implikasi Kebijakan: Temuan penelitian menunjukkan bahwa 
ZISWAF memiliki korelasi kuat dengan beberapa pilar SDGs, khususnya pengentasan kemiskinan (SDG 1), kesehatan (SDG 
3), pendidikan (SDG 4), dan pengurangan ketimpangan (SDG 10). Wakaf produktif, khususnya, berpotensi menjadi instrument 
pembiayaan berkelanjutan untuk infrastruktur sosial. Namun, efektivitasnya bergantung pada penguatan tata kelola, digitalisasi, 
dan integrasi ke dalam kerangka kebijakan pembangunan nasional. Implikasi kebijakan menekankan perlunya sinergi kelembagaan 
antara otoritas ZISWAF dan pemerintah untuk memaksimalkan dampak kontribusinya terhadap Agenda 2030. 
 

Kata Kunci:Keuangan Sosial Islam, SDGs, Zakat, Wakaf, Negara Berkembang, Maqāṣid al-Sharī‘ah. 
 

INTRODUCTION  
Negara-negara berkembang menghadapi tantangan struktural yang berat dalam merealisasikan 

Sustainable Development Goals (SDGs) yang diadopsi oleh Perserikatan Bangsa-Bangsa pada tahun 2015. 

 
Journal of Islamic Economic (Vol. 1) (No. 1) January 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  

 
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

mailto:nafiswadud@yahoo.com
https://ummulquro.id/index.php/jii


Abdul Wadud Nafis.; Peran Keuangan Sosial… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 35 

Tantangan tersebut mencakup kemiskinan multidimensi, ketimpangan pendapatan yang lebar, 
keterbatasan akses terhadap layanan kesehatan dan pendidikan berkualitas, serta meningkatnya 
kerentanan terhadap dampak perubahan iklim (United Nations, 2020). Kompleksitas permasalahan ini 
diperparah oleh keterbatasan sumber pembiayaan pembangunan. Menurut estimasi UNCTAD (2022), 
terdapat kesenjangan pendanaan tahunan sebesar US$2.5–3 triliun untuk mencapai target SDGs di 
negara-negara berkembang, yang menunjukkan bahwa pembiayaan publik melalui anggaran pemerintah 
dan bantuan pembangunan resmi (official development assistance/ODA) belum mencukupi. Kondisi ini 
menegaskan urgensi mobilisasi sumber daya finansial alternatif yang inovatif, inklusif, dan berkelanjutan. 

Dalam konteks tersebut, keuangan sosial Islam (Islamic Social Finance) muncul sebagai salah satu 
sumber pendanaan komplementer yang memiliki potensi signifikan. Berakar dari ajaran Islam, keuangan 
sosial Islam berbeda dari model filantropi Barat yang umumnya bersifat karitatif dan temporer. Sistem ini 
dibangun di atas instrumen-instrumen yang bersifat wajib, seperti zakat, serta instrumen sukarela namun 
berkelanjutan, seperti infak, sedekah, dan wakaf. Tujuan utama dari instrumen-instrumen tersebut tidak 
hanya memberikan bantuan konsumtif jangka pendek, tetapi juga mendorong pemberdayaan ekonomi, 
pengurangan ketimpangan, dan penciptaan dampak pembangunan jangka panjang yang berkelanjutan. 
Landasan normatif keuangan sosial Islam ditegaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah, di 
mana zakat, misalnya, ditempatkan sejajar dengan ibadah ritual utama sebagai mekanisme redistribusi 
kekayaan untuk membangun tatanan sosial yang lebih adil (QS. Al-Baqarah: 43; QS. At-Taubah: 103). 

Keuangan sosial Islam beroperasi melalui ekosistem instrumen yang dikenal sebagai ZISWAF 
(Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf). Zakat merupakan kewajiban harta dengan ketentuan nisab dan asnaf 
yang jelas sebagaimana diatur dalam QS. At-Taubah: 60, berfungsi sebagai mekanisme pembersihan harta 
dan jiwa (tazkiyah). Infak dan sedekah bersifat sukarela dengan cakupan yang lebih luas, baik dalam 
bentuk materi maupun non-materi. Sementara itu, wakaf memiliki karakter unik sebagai instrumen 

filantropi berkelanjutan melalui penahanan harta pokok (tauqīf al-aṣl) dan pendayagunaan manfaatnya 
(tasbīl al-manfa‘ah) untuk kepentingan umum secara permanen, sebagaimana ditegaskan dalam hadis 

Nabi Muhammad SAW tentang ṣadaqah jāriyah (HR. Muslim). Karakteristik ini menjadikan wakaf 
sebagai tulang punggung pembiayaan sosial Islam yang produktif dan berjangka panjang. 

Pada saat yang sama, SDGs sebagai kerangka pembangunan global 2015–2030 mencakup 17 
tujuan dan 169 target yang berlandaskan tiga pilar utama, yaitu pertumbuhan ekonomi inklusif, inklusi 
sosial, dan perlindungan lingkungan (United Nations, 2015). Bagi negara berkembang, SDGs bukan 
sekadar komitmen normatif internasional, melainkan peta jalan strategis untuk mengatasi defisit 
pembangunan mendasar. Tantangan utama yang dihadapi adalah mentransformasikan komitmen politik 
tersebut menjadi aksi nyata yang terdanai secara memadai dan dikelola secara efektif (Sachs et al., 2019). 

Secara teoretis, keterkaitan antara keuangan sosial Islam dan SDGs dapat dijelaskan melalui 

kerangka maqāṣid al-sharī‘ah, khususnya perlindungan lima kebutuhan dasar (al-ḍarūriyyāt al-khamsah): 
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Al-Ghazali, dalam Chapra, 2008). Setiap tujuan SDGs dapat 

dipetakan ke dalam maqāṣid ini, seperti SDG 1 dan SDG 2 yang selaras dengan perlindungan jiwa (ḥifẓ 

al-nafs), SDG 3 dan SDG 4 yang berkaitan dengan perlindungan jiwa dan akal (ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-

‘aql), serta SDG 16 yang sejalan dengan perlindungan agama dan harta (ḥifẓ al-dīn dan ḥifẓ al-māl). 
Dengan demikian, pencapaian SDGs pada hakikatnya merupakan manifestasi praktis dari realisasi 

maqāṣid al-sharī‘ah dalam skala global (Haneef et al., 2015). 
Sejumlah penelitian terdahulu telah menyoroti potensi keuangan sosial Islam dalam mendukung 

pembangunan berkelanjutan. Hassan dan Ashraf (2019) menemukan korelasi positif antara optimalisasi 
zakat dan penurunan tingkat kemiskinan di Pakistan, sementara Mohieldin et al. (2021) menunjukkan 
peran strategis wakaf dalam pembiayaan infrastruktur pendidikan dan kesehatan di Afrika dan Asia. 
Namun demikian, masih terdapat celah penelitian yang signifikan, terutama terkait integrasi kelembagaan 
keuangan sosial Islam dengan kerangka pembangunan nasional, pengukuran dampak yang ketat terhadap 
indikator SDGs, serta studi komparatif lintas negara berkembang dengan konteks regulasi yang berbeda 
(Khan, 2022). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara konseptual 
dan empiris keterkaitan antara keuangan sosial Islam dan pencapaian SDGs di negara berkembang, 
mengidentifikasi target-target SDGs yang paling relevan untuk diakselerasi melalui pengelolaan ZISWAF, 
serta merumuskan rekomendasi kebijakan dan kelembagaan guna mengintegrasikan keuangan sosial 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 36 

Islam ke dalam strategi pembangunan nasional. Secara akademik, penelitian ini diharapkan dapat 
memperkaya literatur di persimpangan ekonomi Islam dan studi pembangunan, sementara secara praktis 
memberikan rujukan bagi pemerintah, pengelola lembaga ZISWAF, dan pembuat kebijakan dalam 
merancang strategi pendanaan pembangunan yang inklusif dan berkelanjutan untuk Agenda 2030. 
 
METHOD  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka sistematis 
(systematic literature review) dan analisis isi (content analysis) terhadap data sekunder. Data dikumpulkan 
dari sumber-sumber akademis terpercaya seperti jurnal internasional terindeks Scopus/WoS, laporan 
tahunan lembaga ZISWAF nasional (misalnya BAZNAS di Indonesia, zakat authorities di Malaysia dan 
Pakistan), serta publikasi resmi UNDP, World Bank, dan Islamic Development Bank (IsDB) dalam 
dekade terakhir. Analisis dilakukan secara tematik berdasarkan outline penelitian untuk mengidentifikasi 
pola, hubungan konseptual, temuan empiris, dan tantangan yang diungkapkan dalam literatur. 

 
RESULTS AND DISCUSSION  
Peran Zakat dalam Mendukung SDGs: Dari Bantuan Konsumtif ke Transformasi Struktural 

Zakat, sebagai rukun Islam ketiga, menempati posisi sentral dalam arsitektur keadilan ekonomi 
Islam. Secara substantif, zakat berfungsi sebagai instrument fiskal redistributif yang bersifat wajib 
(compulsory), yang secara langsung selaras dengan SDG 1: Tanpa Kemiskinan dan SDG 10: Mengurangi 
Ketimpangan di Dalam dan Antar Negara (Ahmed, 2019). Mekanismenya yang memindahkan kekayaan 
dari kelompok aghniyā’ (orang kaya) kepada delapan golongan mustahiq (penerima) yang telah ditetapkan, 
seperti tercantum dalam Al-Qur’an, menciptakan sirkulasi uang yang terstruktur. 

ةِٓٓفَمَتََٰعُٓٓشَىْءٓ ٓمِ نٓأوُتيِتُمٓوَمَآ  نْ يَاٱٓٱلْْيََ وَٰ كِيِٓٓللِْفُقَراَ ءِٓٓٱلصَدَقََٰتُٓٓإِنََّاَ.ٓتَ عْقِلُونَٓٓأفََلَٓٓٓٓ وَأبَْ قَىَٰٓ ٓخَيْرٓٓٱللَِّٓٓعِندَٓٓوَمَآٓٓ وَزيِنَ تُ هَآلدُّ ٓوَٱلْمَسََٰ
مِلِيَٓ هَآوَٱلْعََٰ رمِِيَٓٓٱلر قِاَبِٓٓوَفِٓٓقُ لُوبُُمُْٓٓوَٱلْمُؤَلفََةِٓٓعَلَي ْ حَكِيمرٓٓعَلِيمرٓٓوَٱللَُّٓٓٓۗٱللَِّٓٓمِ نَٓٓفَريِضَةٓ ٓٓٓ ٱلسَبِيلِٓٓوَٱبْنِٓٓٱللَِّٓٓسَبِيلِٓٓوَفِٓٓوَٱلْغََٰ  

“Dan apa saja yang diberikan kepadamu, maka itu adalah kenikmatan hidup di dunia dan 
perhiasannya; sedang apa yang di sisi Allah lebih baik dan lebih kekal. Tidakkah kamu mengerti? 
Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang miskin, amil zakat, yang dilunakkan 
hatinya (mualaf), untuk (memerdekakan) hamba sahaya, untuk (membebaskan) orang yang berutang, 
untuk jalan Allah, dan untuk orang yang sedang dalam perjalanan, sebagai kewajiban dari Allah. Allah 
Maha Mengetahui, Mahabijaksana.” (QS. At-Taubah [9]: 38 & 60). 

Perkembangan kontemporer menunjukkan pergeseran paradigma dalam pendistribusian zakat, 

dari model bantuan konsumtif langsung (’āṭiyah) menuju model pemberdayaan ekonomi produktif 

(productive empowerment). Model ini mencakup pemberian modal usaha mikro (qarḍ al-ḥasan), 
pelatihan keterampilan (tadrīb), dan bantuan input pertanian, yang bertujuan memutus siklus kemiskinan 
secara berkelanjutan (Hasan, 2020). Pendekatan ini merefleksikan implementasi maqashid syariah, 

khususnya prinsip ḥifẓ al-māl (menjaga harta) yang tidak sekadar protektif, tetapi juga instrumental dalam 
menjamin akses dan pemberdayaan ekonomi (Ibn ‘Ashur, 2006). 

Bukti empiris dari Indonesia memperkuat argumentasi ini. Program Zakat Community 
Development (ZCD) yang dijalankan oleh Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) menunjukkan 
efektivitas dalam meningkatkan pendapatan dan aset rumah tangga mustahik. Sebuah studi longitudinal 
menemukan bahwa penerima manfaat program ZCD sektor pertanian dan peternakan mengalami 
peningkatan pendapatan rata-rata sebesar 25-40% dalam periode dua tahun, dengan sebagian mampu 
keluar dari garis kemiskinan dan menjadi muzakki (pembayar zakat) baru (BAZNAS, 2021). Temuan 
serupa dilaporkan di Bangladesh, dimana lembaga zakat seperti Islamic Relief Worldwide 
mengintegrasikan program zakat dengan pendidikan dan kesehatan, sehingga memberikan dampak ganda 
pada pengentasan kemiskinan multidimensi (Sadeq, 2021). Dengan demikian, zakat yang terkelola secara 
profesional berpotensi menjadi penggerak pembangunan inklusif berbasis komunitas, sekaligus 
merealisasikan prinsip la khair fi katsirin min aghniya'ihim (tidak ada kebaikan dalam banyaknya orang 
kaya di antara mereka), sebagaimana spirit hadis yang mendorong distribusi kekayaan. 
 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abdul Wadud Nafis.; Peran Keuangan Sosial… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 37 

ٓإِلَّٓٓجَائِعرٓٓامْرُؤرٓٓفِيهِمُٓٓيبَِيتُٓٓقَ وْمٓ ٓمِنْٓٓمَا:ٓ"وسلمٓعليهٓاللهٓصلىٓاللَِّٓٓرَسُولُٓٓقاَلَٓ:ٓقاَلَٓٓعنهٓاللهٓرضيٓالْْدُْريِ ِٓٓسَعِيدٓ ٓأَبِٓٓعَنْٓ
هُمْٓٓبرَئَِتْٓ تَ عَالَٓٓاللَِّٓٓةُٓذِمَٓٓمِن ْ " 

Dari Abu Sa’id Al-Khudri RA, Rasulullah SAW bersabda: “Tidaklah suatu kaum yang di antara 
mereka ada seorang yang tidur dalam keadaan lapar, melainkan jaminan Allah telah terlepas dari mereka.” 
(HR. Ahmad). 
Peran Wakaf Produktif terhadap Pembangunan Berkelanjutan: Membangun Aset Abadi untuk 
Publik  

Wakaf, dalam bentuk produktifnya (waqf istithmārī atau waqf mu’abbad), merupakan instrumen 
keuangan sosial yang unik karena karakteristiknya yang abadi, tidak dapat dialihkan (inalienable), dan 
hasilnya diperuntukkan bagi kepentingan publik (Kahf, 2003). Karakter ini menjadikannya alat 
pembiayaan jangka panjang yang ideal untuk membangun dan merawat aset-aset publik, yang secara 
langsung berkontribusi pada berbagai tujuan SDGs. Secara historis, wakaf telah menjadi tulang punggung 
pembiayaan pelayanan publik di dunia Islam, membiayai rumah sakit (bīmāristān), sekolah (madrasah), 
perpustakaan, jalan, dan sumber air umum (Cizakca, 2013). 

Kontribusi wakaf terhadap SDG 3: Kehidupan Sehat dan Sejahtera serta SDG 4: Pendidikan 
Berkualitas sangatlah nyata. Pendirian rumah sakit wakaf, seperti kompleks Waqf Al-Shishini di 
Damaskus abad ke-12, menyediakan layanan kesehatan gratis. Demikian pula, universitas-universitas 
ternama seperti Al-Azhar di Mesir dan Universitas Al-Qarawiyyin di Maroko berdiri dan beroperasi 
berkat dana wakaf (İnalcık, 1973). Dalam konteks modern, inovasi model seperti Wakaf Uang (Cash 
Waqf) dan Wakaf Korporasi (Corporate Waqf) telah membuka peluang akumulasi modal yang lebih besar 
dan fleksibel. Dana ini dapat diinvestasikan dalam instrumen syariah yang aman, dan hasilnya (mauqūf 
‘alaih) dialokasikan untuk membiayai pembangunan puskesmas di daerah terpencil, menyediakan 
beasiswa bagi siswa kurang mampu, atau mendanai penelitian ilmiah (Islamic Development Bank, 2020). 

Laporan Islamic Development Bank (IsDB) (2020) memperkirakan bahwa potensi wakaf tunai 
di negara-negara anggota Organisasi Kerjasama Islam (OKI) dapat mencapai miliaran dolar AS jika 
dikelola dengan prinsip keuangan modern dan tata kelola yang transparan. Keberhasilan pengelolaan 
wakaf tunai di Turki (dengan lembaga seperti Türkiye Diyanet Vakfı) dan Singapura (melalui MUIS) 
menunjukkan model yang dapat diadopsi. Esensi wakaf tercermin dari sabda Rasulullah SAW tentang 
keabadian pahala, yang mendorong wakaf produktif sebagai sarana membangun warisan sosial yang 
berkelanjutan. 
 

نْسَانُٓٓمَاتَٓٓإِذَا:ٓ"قاَلَٓٓوَسَلَمَٓٓعَلَيْهِٓٓاللهُٓٓصَلَىٓاللَِّٓٓرَسُولَٓٓأَنَٓٓعَنْهُ،ٓاللَُّٓٓرَضِيَٓٓهُرَيْ رةََٓٓأَبِٓٓعَنْٓ :ٓثَلَثةَٓ ٓمِنْٓٓإِلَّٓٓعَمَلُهُٓٓعَنْهُٓٓانْ قَطَعَٓٓالِْْ
تَ فَعُٓٓعِلْمٓ ٓأَوْٓٓجَاريِةَ ،ٓصَدَقَةٓ ٓمِنْٓٓإِلَّٓ لَهُٓٓيدَْعُوٓصَالِحٓ ٓوَلَدٓ ٓأوَْٓٓبهِِ،ٓيُ ن ْ " 

Dari Abu Hurairah RA, bahwa Rasulullah SAW bersabda: “Apabila manusia meninggal, 
terputuslah amalnya kecuali tiga hal: sedekah jariyah (wakaf), ilmu yang bermanfaat, atau anak shaleh yang 
mendoakannya.” (HR. Muslim). 
Infak dan Sedekah dalam Penguatan Ketahanan Sosial: Fleksibilitas dan Responsivitas  

Sementara zakat dan wakaf memiliki regulasi yang lebih terstruktur, Infak dan Sedekah 
menawarkan fleksibilitas, spontanitas, dan cakupan yang sangat luas. Karakteristik voluntir dan tidak 
terbatas ini menjadikannya sebagai jaring pengaman sosial yang paling responsif, terutama dalam 
menghadapi guncangan dan krisis yang mendadak, seperti pandemi, bencana alam, atau konflik (Khan, 
2019). Peran ini secara langsung mendukung SDG 2: Tanpa Kelaparan dan SDG 3: Kesehatan yang Baik 
dan Kesejahteraan dalam situasi darurat. 

Pada masa pandemi COVID-19, misalnya, gelombang infak dan sedekah terbukti cepat 
dimobilisasi untuk program bantuan sembako darurat, penyediaan alat pelindung diri (APD) bagi tenaga 
medis, dan dukungan bagi keluarga yang kehilangan pencari nafkah (UNDP & Islamic Relief, 2021). Basis 
donasinya yang massif, mulai dari jumlah kecil hingga besar, menciptakan solidaritas sosial partisipatif 
yang memperkuat kohesi komunitas (‘ashabiyyah). Al-Qur’an secara gamblang menganjurkan sedekah 
secara luas, termasuk untuk hal-hal yang ma’ruf (kebaikan umum). 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 38 

يَ وْمِٓٱلْ  اَخِرِٓوَٱلْمَلََٰ ئِكَةِٓوَٱلْكِتََٰبِٓوَٱلنَبِي ِۧ نَٓليَْسَٓٱلْبَِٓأَنٓتُ وَلُّوا۟ٓوُجُوهَكُمْٓقِبَلَٓٱلْمَشْرقِِٓوَٱلْمَغْرِبِٓوَلََٰكِنَٓٱلْبَِٓمَنْٓءَامَنَٓبٱِللَِّٓوَٱلْٓ
ٓحُب ِٓ ةَٓوَٓهِۦٓوَءَاتَىٓٱلْمَالَٓعَلَىَٰ كِيَٓوَٱبْنَٓٱلسَبِيلِٓوَٱلسَا ئلِِيَٓوَفِٓٱلر قِاَبِٓوَأقَاَمَٓٱلصَلَوَٰ ٓوَٱلْمَسََٰ ٓوَٱلْيَ تََٰمَىَٰ ةَٓذَوِىٓٱلْقُرْبَََٰ ءَاتَىٓٱلزكََوَٰ

بِيِنَٓفِٓٱلْبَأْسَا ءِٓوَٱلضَراَ ءِٓوَحِيَٓٱلْبَأْسِٓ ٓ ٓوَٱلصََٰ هَدُوا۟ وَأوُ۟لََٰ ئِكَٓهُمُٓٱلْمُتَ قُونَٓوَٱلْمُوفُونَٓبعَِهْدِهِمْٓإِذَآعََٰ ٓۗٓأوُ۟لََٰ ئِكَٓٱلَذِينَٓصَدَقُوا۟ٓٓ   
“Bukanlah kebajikan itu menghadapkan wajahmu ke arah timur dan barat, tetapi kebajikan itu 

ialah orang yang beriman kepada Allah, hari akhir, malaikat-malaikat, kitab-kitab, dan nabi-nabi; dan 
memberikan harta yang dicintainya kepada kerabat, anak yatim, orang miskin, orang yang dalam 
perjalanan, peminta-minta, dan untuk memerdekakan hamba sahaya; yang melaksanakan salat dan 
menunaikan zakat; orang-orang yang menepati janji apabila berjanji; dan orang yang sabar dalam 
kemelaratan, penderitaan, dan pada masa peperangan. Mereka itulah orang-orang yang benar, dan mereka 
itulah orang-orang yang bertakwa.” (QS. Al-Baqarah [2]: 177). 

Dengan demikian, Infak dan Sedekah berfungsi sebagai pelengkap dan penyokong sistem Zakat 
dan Wakaf, mengisi celah-celah yang tidak terjangkau oleh kedua instrument yang lebih terstruktur 
tersebut, serta memperkuat ketahanan sosial masyarakat menghadapi ketidakpastian. 
Tantangan dan Peluang Implementasi: Menuju Integrasi dan Inovasi 

Meski memiliki potensi yang besar sebagai sumber pembiayaan pembangunan berkelanjutan, 
optimalisasi Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF) untuk mendukung pencapaian Sustainable 
Development Goals (SDGs) masih menghadapi sejumlah tantangan struktural yang memerlukan 
penyelesaian secara sistematis. Salah satu tantangan utama terletak pada aspek tata kelola dan 
akuntabilitas. Tingkat kepercayaan publik (public trust) sering kali tergerus oleh persepsi rendahnya 
transparansi, akuntabilitas, dan efektivitas dalam proses penghimpunan serta penyaluran dana. Wahab 
dan Rahman (2021) menunjukkan bahwa persepsi negatif terhadap manajemen organisasi pengelola zakat 
menjadi faktor penghambat utama partisipasi kelompok masyarakat kelas menengah ke atas. Padahal, 
prinsip amanah merupakan fondasi utama pengelolaan dana sosial Islam, yang menuntut penerapan 
sistem pelaporan yang transparan, dapat diaudit, dan mudah diakses oleh publik. 

Tantangan berikutnya berkaitan dengan fragmentasi regulasi dan kelembagaan. Di banyak negara 
Muslim, kerangka regulasi ZISWAF masih bersifat parsial, tumpang tindih, dan belum sepenuhnya 
terintegrasi ke dalam strategi pembangunan nasional. Dualisme antara lembaga zakat resmi negara (BAZ) 
dan lembaga zakat yang dikelola masyarakat (LAZ), tanpa koordinasi dan pembagian peran yang jelas, 
sering kali menimbulkan inefisiensi, duplikasi program, serta lemahnya dampak pembangunan yang 
terukur (Masyita et al., 2015). Selain itu, keterbatasan kapasitas manajerial dan inovasi keuangan juga 
menjadi kendala serius. Masih terbatasnya sumber daya manusia yang memiliki kompetensi ganda—yakni 
pemahaman mendalam tentang syariah sekaligus penguasaan manajemen modern, keuangan, dan evaluasi 
proyek—menyulitkan pengembangan program pemberdayaan yang berkelanjutan dan dapat diperluas 
(scalable). Inovasi instrumen keuangan sosial syariah pun masih relatif terbatas dibandingkan dengan 
dinamika kebutuhan pembangunan. 

Di sisi lain, berbagai peluang strategis terbuka untuk memperkuat peran ZISWAF dalam 
pencapaian SDGs. Digitalisasi dan pemanfaatan teknologi finansial syariah (Islamic fintech) menawarkan 
potensi besar untuk memperluas jangkauan penghimpunan dana, meningkatkan transparansi, serta 
menekan biaya transaksi. Pemanfaatan platform penggalangan dana daring, aplikasi pembayaran digital, 
dan teknologi blockchain untuk pelacakan aliran dana mulai diuji coba di beberapa negara, termasuk 
melalui model crowdfunding zakat dan wakaf berbasis blockchain (Hassan & Ashraf, 2020). Inovasi ini 
tidak hanya meningkatkan efisiensi, tetapi juga memperkuat kepercayaan publik melalui mekanisme 
pelaporan yang real-time dan terverifikasi. 

Peluang lain terletak pada pengembangan skema pendanaan campuran (blended finance), yaitu 
sinergi antara dana ZISWAF dengan pembiayaan pemerintah atau investasi berdampak sosial (impact 
investment). Dalam skema ini, dana wakaf dapat berfungsi sebagai modal ekuitas atau pembiayaan lunak 
untuk proyek-proyek infrastruktur dasar yang selaras dengan SDGs—seperti penyediaan air bersih atau 
energi terbarukan—sementara pemerintah atau lembaga publik berperan menjamin keberlanjutan 
operasional proyek tersebut (World Bank, 2022). Selain itu, kolaborasi internasional dan harmonisasi 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abdul Wadud Nafis.; Peran Keuangan Sosial… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 39 

standar juga menjadi kunci penting. Kerja sama antarotoritas ZISWAF di negara-negara Muslim, yang 
difasilitasi oleh lembaga internasional seperti IsDB dan UNDP, berpotensi melahirkan standar tata kelola, 
pelaporan, dan audit yang diakui secara global. Kolaborasi ini sekaligus membuka peluang terbentuknya 
pasar keuangan sosial Islam lintas negara yang terintegrasi, sehingga memungkinkan pembiayaan proyek-
proyek SDGs berskala regional maupun global. 

Dengan mengatasi tantangan tata kelola dan kelembagaan serta memanfaatkan peluang inovasi 
dan kolaborasi, ekosistem ZISWAF berpeluang bertransformasi dari praktik filantropi yang 
terfragmentasi menjadi sistem keuangan sosial Islam yang tangguh, terintegrasi, dan berdampak luas. 
Transformasi ini tidak hanya merealisasikan kewajiban ibadah individual, tetapi juga menegaskan peran 
strategis keuangan sosial Islam dalam membentuk masa depan pembangunan yang lebih adil, inklusif, 

dan berkelanjutan, sejalan dengan visi raḥmatan lil ‘ālamīn. 
 
CONCLUSION 

Keuangan sosial Islam melalui instrumen ZISWAF bukan hanya kompatibel dengan Agenda 
SDGs 2030, tetapi juga menawarkan nilai tambah yang khas berupa pendekatan pembangunan berbasis 
nilai, ketersediaan sumber pendanaan yang relatif berkelanjutan—terutama melalui wakaf—serta 
jangkauan implementasi yang kuat hingga tingkat akar rumput. Kontribusinya paling signifikan pada 
pencapaian tujuan-tujuan SDGs yang berfokus pada pilar sosial, seperti pengentasan kemiskinan dan 
kelaparan, peningkatan kesehatan dan pendidikan, serta pengurangan ketimpangan, dan melalui 
pengembangan wakaf produktif juga berpotensi mendukung pembangunan infrastruktur dan kota 
berkelanjutan. Namun demikian, efektivitas peran tersebut sangat bergantung pada transformasi tata 
kelola ZISWAF dari pendekatan tradisional dan karitatif menuju sistem yang modern, profesional, 
transparan, dan berorientasi pada dampak terukur. 

Sejalan dengan temuan tersebut, diperlukan langkah-langkah strategis yang terintegrasi. Di tingkat 
kebijakan publik, penyelarasan regulasi ZISWAF dengan target SDGs nasional serta integrasi data 
ZISWAF ke dalam sistem pemantauan capaian SDGs menjadi prasyarat penting untuk memastikan 
kontribusi yang terukur dan akuntabel. Di tingkat kelembagaan, lembaga keuangan sosial Islam perlu 
mengadopsi inovasi teknologi—seperti pemanfaatan blockchain untuk pelacakan dana dan pelaporan 
dampak berbasis indikator SDGs—serta mengembangkan produk wakaf tunai tematik yang relevan 
dengan kebutuhan generasi muda dan tantangan pembangunan kontemporer. Sementara itu, agenda riset 
ke depan perlu diarahkan pada studi longitudinal untuk mengukur dampak spesifik program ZISWAF 
terhadap indikator SDGs tertentu, serta kajian komparatif lintas negara berkembang guna 
mengidentifikasi model tata kelola dan regulasi ZISWAF yang paling efektif. Dengan pendekatan 
tersebut, keuangan sosial Islam berpotensi bertransformasi menjadi pilar strategis pembiayaan 
pembangunan berkelanjutan yang inklusif dan berkeadilan. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Ahmed, H. (2020). Islamic social finance: Entrepreneurship, cooperation and the sharing economy. Edward Elgar 

Publishing. 

BAZNAS. (2021). Laporan Tahunan 2021: Optimalisasi Zakat untuk Pemulihan Ekonomi dan SDGs. Badan Amil 

Zakat Nasional RI. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of Maqāṣid al-Sharī‘ah. Islamic Research and 

Training Institute, Islamic Development Bank. 

 

Haneef, M. A., Pramanik, A. H., Mohammed, M. O., & Muhammad, A. D. (2015). Integration of waqf and Islamic 

microfinance for poverty reduction: Case studies of Malaysia, Indonesia and Bangladesh. Journal of 

Islamic Finance, 4(2), 1–18. 

Hassan, M. K., & Ashraf, A. (2019). An integrated poverty alleviation model combining zakat, awqaf and micro-

finance. In Proceedings of the Seventh International Conference on Islamic Economics (pp. 1-22). Islamic 

Research and Training Institute. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal of Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 40 

Islamic Development Bank. (2020). Unleashing the potential of Islamic social finance for sustainable development. 

IsDB Group. 

Khan, F. (2022). The role of zakat in the sustainable development goals (SDGs). International Journal of Zakat 

and Islamic Philanthropy, 4(1), 45-58. 

Mohieldin, M., Iqbal, Z., Rostom, A., & Fu, X. (2021). The role of Islamic finance in financing sustainable 

development. In The Handbook of Global Climate and Environment Policy (pp. 1-18). Wiley. 

Sachs, J. D., Schmidt-Traub, G., Mazzucato, M., Messner, D., Nakicenovic, N., & Rockström, J. (2019). Six 

transformations to achieve the sustainable development goals. Nature Sustainability, 2(9), 805–814. 

UNCTAD. (2022). World investment report 2022: International tax reforms and sustainable investment. United 

Nations. 

United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 agenda for sustainable development. United Nations 

General Assembly. 

United Nations. (2020). The sustainable development goals report 2020. United Nations. 

Wahab, N. A., & Rahman, A. R. A. (2021). Determinants of efficiency of zakat institutions in Southeast Asia. 

International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 14(4), 849-869. 

 

 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

