
Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 56 

     
 
 
Strategi Optimalisasi Baitul Maal wat Tamwil (BMT) dalam Pengentasan Kemiskinan 
 
Mutmainnah 
Universitas Islam Negeri Kiai Achmad Shiddiq, Jember, Indonesia  
Email: mutmainnah@gmail.com  
 
 
 
Received: November 7, 2025.  Accepted: Desember 25, 2025.  Published: January 12, 2026 

ABSTRACT 
This study aims to analyze the optimization strategy of Baitul Maal wat Tamwil (BMT) as a hybrid Islamic 

microfinance institution that integrates social (Baitul Maal) and commercial (Baitut Tamwil) functions. Using a 

qualitative case study approach on two BMTs in different locations (urban and rural), the study reveals patterns of 

ZISWAF (Zakat, Infaq, Shadaqah, and Wakaf) fund distribution as a stepping stone towards productive financing. 

The findings show that the effectiveness of BMTs in increasing the income and welfare of beneficiaries (mustahiq 

becoming muzakki) is highly dependent on a holistic approach that combines financial aspects with ongoing 

assistance and education. Analysis using the Maqāṣid al-Syarī‘ah (sharia objectives) framework shows the 

significant contribution of this model to the preservation of the five basic needs (al-d̩aruriyyat al-khams). However, 

challenges such as limited social funds, mentoring capacity, and business risks remain obstacles. This study 

concludes that optimizing BMT requires strengthening Sharia governance (GCSG), innovative inclusive financial 

products, digitalization, and adequate regulatory support. Strong synergy between social and commercial functions 

within the Sharia corridor has proven not only feasible but also effective as an instrument for sustainable and 

equitable economic empowerment of the community. 

 

Keywords: Baitul Maal wat Tamwil, Sharia Microfinance, ZISWAF, Maqāṣid al-Syarī‘ah, Economic 

Empowerment, Poverty. 

 

ABSTRAK  
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis strategi optimalisasi Baitul Maal wat Tamwil (BMT) sebagai lembaga keuangan mikro 
syariah hybrid yang mengintegrasikan fungsi sosial (Baitul Maal) dan fungsi komersial (Baitut Tamwil). Dengan pendekatan 
kualitatif studi kasus pada dua BMT di lokasi berbeda (perkotaan dan perdesaan), penelitian mengungkap pola penyaluran dana 
ZISWAF (Zakat, Infaq, Shadaqah, dan Wakaf) sebagai batu loncatan menuju pembiayaan produktif. Temuan menunjukkan 
bahwa efektivitas BMT dalam meningkatkan pendapatan dan kesejahteraan penerima manfaat (mustahiq berubah menjadi 
muzakki) sangat bergantung pada pendekatan holistik yang memadukan aspek finansial dengan pendampingan dan edukasi 

berkelanjutan. Analisis dengan kerangka Maqāṣid al-Syarī‘ah (tujuan-tujuan syariah) menunjukkan kontribusi signifikan model 

ini terhadap pelestarian lima kebutuhan dasar (al-d̩aruriyyat al-khams). Namun, tantangan seperti keterbatasan dana sosial, 
kapasitas pendamping, dan risiko usaha masih menghambat. Penelitian ini menyimpulkan bahwa optimalisasi BMT memerlukan 
penguatan tata kelola syariah (GCSG), inovasi produk keuangan inklusif, digitalisasi, serta dukungan regulasi yang memadai. 
Sinergi yang kuat antara fungsi sosial dan komersial dalam koridor syariah terbukti bukan hanya feasible (dapat dilakukan), tetapi 
juga efektif sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi umat yang berkelanjutan dan berkeadilan. 
 

Kata Kunci: Baitul Maal wat Tamwil, Keuangan Mikro Syariah, ZISWAF, Maqāṣid al-Syarī‘ah, Pemberdayaan Ekonomi, 
Kemiskinan. 
 

INTRODUCTION  
Kemiskinan dan ketimpangan ekonomi hingga saat ini masih menjadi tantangan multidimensi di 

berbagai negara, termasuk Indonesia. Beragam kebijakan telah ditempuh, namun pendekatan 
konvensional dalam pengentasan kemiskinan sering kali terjebak pada dua model utama. Pertama, 
pendekatan berbasis bantuan langsung (charity-based) yang cenderung bersifat konsumtif dan tidak 

 
Journal Islamic Economic (Vol. 1) (No. 1) January 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  

 
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:mutmainnah@gmail.com
https://ummulquro.id/index.php/jii


Mutmainnah.; Strategi Optimalisasi Baitul… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 57 

berkelanjutan. Kedua, pendekatan berbasis kredit komersial (credit-based) yang justru berpotensi 
menambah beban masyarakat berpenghasilan rendah akibat penerapan bunga atau ribā (Siddiqi, 2004). 
Dalam konteks inilah keuangan mikro syariah hadir sebagai alternatif yang menawarkan prinsip berbagi 
risiko, keadilan, dan keberpihakan pada kelompok rentan. 

Salah satu institusi yang berkembang dalam kerangka tersebut adalah Baitul Maal wat Tamwil 
(BMT). Lembaga ini memiliki keunikan karena berupaya mengintegrasikan dua paradigma sekaligus, yaitu 
paradigma sosial-keagamaan melalui fungsi Baitul Maal dan paradigma bisnis-keuangan melalui fungsi 
Baitut Tamwil (Antonio, 2008). Integrasi tersebut menempatkan BMT pada posisi strategis untuk 
mengatasi kemiskinan secara lebih komprehensif, tidak hanya melalui akses permodalan, tetapi juga 
melalui distribusi dana sosial dan pendampingan pemberdayaan. Namun, karakter hybrid ini sekaligus 
menghadirkan kompleksitas tersendiri dalam aspek operasional, tata kelola, serta keberlanjutan 
kelembagaan. 

Secara konseptual, BMT didefinisikan sebagai lembaga keuangan mikro berbasis syariah yang 
menjalankan fungsi ganda. Sebagai Baitul Maal, BMT mengelola dana sosial seperti zakat, infak, sedekah, 
dan wakaf (ZISWAF) untuk kegiatan sosial dan pemberdayaan. Sebagai Baitut Tamwil, BMT 
menjalankan kegiatan komersial berupa penghimpunan simpanan dan penyaluran pembiayaan produktif 
bagi anggota (Ascarya, 2012). Integrasi kedua fungsi ini diharapkan mampu menciptakan siklus 
pemberdayaan berkelanjutan, di mana mustahiq dapat bertransformasi menjadi muzakki melalui 
dukungan pembiayaan, pendampingan usaha, dan penguatan kapasitas ekonomi. 

Filosofi operasional BMT berakar kuat pada prinsip keadilan ekonomi Islam yang menolak 
eksploitasi, penumpukan kekayaan pada segelintir pihak, serta praktik ribā. Landasan normatifnya 
merujuk pada Al-Qur’an dan Hadis yang menekankan pentingnya sirkulasi harta secara inklusif dan 
produktif. Allah SWT berfirman: 

ًۢ بَيَْْ ٱلَْْغْنِيَآءِ مِنكُمْ  
  كَيْ لََ يَكُونَ دُولَة 

“…supaya harta itu jangan hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di antara kamu…” (QS. 
Al-Hasyr: 7).  

Ayat ini menegaskan pentingnya distribusi kekayaan yang adil agar manfaat ekonomi dapat 
dirasakan oleh seluruh lapisan masyarakat. Dorongan terhadap aktivitas produktif juga ditegaskan dalam 
hadis Nabi SAW:  

  …مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَ غْرِسُ غَرْس ا أَوْ يَ زْرعَُ زَرْع ا
“Tidaklah seorang muslim menanam suatu pohon atau menanam suatu tanaman… lalu hasilnya 

dimakan oleh burung, manusia, atau hewan, melainkan itu menjadi sedekah baginya” (HR. Al-Bukhari).  
Nilai-nilai inilah yang kemudian diterjemahkan dalam instrumen pembiayaan syariah seperti 

murābaḥah dan qard al-hasan (Antonio, 2008). Dari perspektif teoritis, pendekatan pemberdayaan 
(empowerment) memandang kemiskinan tidak semata sebagai kekurangan pendapatan, melainkan 
sebagai keterbatasan akses terhadap aset, kapabilitas, dan peluang untuk berkembang (Chambers, 1995). 
Pandangan ini sejalan dengan paradigma Islam yang memposisikan manusia sebagai khalīfah yang 
memiliki potensi untuk diberdayakan secara holistik. Rahman (2010) menegaskan bahwa kemiskinan 
dalam perspektif Islam mencakup dimensi material sekaligus struktural, sehingga penanganannya harus 
menyentuh aspek finansial dan non-finansial. Model hybrid BMT memiliki relevansi kuat dengan 
kerangka ini karena mengombinasikan dukungan modal, pendampingan, serta distribusi dana sosial secara 
simultan. 

Untuk menilai sejauh mana praktik BMT benar-benar mencerminkan nilai-nilai tersebut, 

penelitian ini menggunakan kerangka Maqāṣid al-Syarī‘ah. Maqāṣid al-Syarī‘ah merupakan tujuan 
universal syariah yang berorientasi pada perwujudan kemaslahatan (al-maṣlahah) dan pencegahan 
kerusakan (al-mafsadah). Al-Syatibi dan pemikir kontemporer seperti Auda (2008) merumuskan lima 
tujuan pokok yang harus dijaga, yaitu perlindungan agama (al-dīn), jiwa (al-nafs), akal (al-‘aql), keturunan 
(al-nasl), dan harta (al-māl). Kerangka ini menjadi instrumen evaluatif untuk melihat dampak sosial, 
ekonomi, dan spiritual dari operasional BMT. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji kontribusi BMT terhadap peningkatan pendapatan 
usaha mikro (Riwajanti, 2015). Namun, sebagian besar studi masih berfokus pada aspek finansial dan 
belum banyak yang menelaah secara mendalam integrasi fungsi sosial dan komersial BMT dalam 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 58 

perspektif Maqāṣid al-Syarī‘ah. Selain itu, fase kritis pra-pembiayaan yang didukung oleh dana sosial serta 
peran pendampingan non-finansial masih relatif terabaikan dalam kajian akademik. Celah inilah yang 
mendorong pentingnya penelitian ini dilakukan. 

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini diarahkan untuk mengkaji profil dan pola operasional 
BMT dalam menyalurkan dana sosial maupun pembiayaan produktif, menganalisis dampak serta 

tantangan model hybrid yang diterapkan, mengevaluasi keselarasan praktik BMT dengan Maqāṣid al-
Syarī‘ah, serta merumuskan strategi optimalisasi peran BMT dalam pengentasan kemiskinan di Indonesia. 
Secara akademik, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan tentang keuangan 
mikro syariah berbasis hybrid. Secara praktis, temuan penelitian diharapkan menjadi rujukan bagi 
pengelola BMT, regulator, dan pemangku kepentingan dalam merancang model pemberdayaan ekonomi 
umat yang lebih efektif, berkeadilan, dan berkelanjutan. 
 
METHOD  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus multi-situs untuk 
memahami secara mendalam praktik operasional Baitul Maal wat Tamwil (BMT) dalam konteks sosial 
yang berbeda. Desain multi-situs dipilih karena memungkinkan peneliti memperoleh variasi data sekaligus 
membandingkan pola, dinamika, dan strategi pemberdayaan yang diterapkan pada setting kelembagaan 
yang berlainan (Creswell & Poth, 2018). Lokasi penelitian ditetapkan pada dua BMT, yaitu BMT “X” 
yang berada di wilayah perkotaan dan BMT “Y” di wilayah perdesaan. Pemilihan kedua kasus dilakukan 
secara purposif dengan mempertimbangkan perbedaan karakteristik demografis, segmentasi anggota, 
serta model pengelolaan dana sosial dan pembiayaan produktif. 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer diperoleh melalui 
wawancara mendalam dengan pengelola BMT, staf pendamping, serta anggota penerima manfaat 
pembiayaan dan program sosial. Selain itu, dilakukan observasi partisipan terhadap aktivitas kelembagaan 
seperti proses penyaluran pembiayaan, pendampingan usaha, dan kegiatan halaqah anggota untuk 
menangkap dinamika interaksi secara natural. Data sekunder dikumpulkan dari dokumen kelembagaan, 
laporan keuangan, standar operasional prosedur, serta arsip program pemberdayaan yang relevan. Proses 
analisis data dilakukan secara tematik (thematic analysis) dengan mengikuti tahapan yang dikemukakan 
oleh Braun dan Clarke (2006). Tahapan tersebut meliputi transkripsi data wawancara, proses pengodean 
terbuka, pengelompokan kode ke dalam kategori konseptual, hingga penarikan tema-tema utama yang 
selaras dengan fokus penelitian, khususnya terkait integrasi fungsi sosial-komersial BMT dan relevansinya 

dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah. Analisis dilakukan secara iteratif dan reflektif untuk memastikan bahwa 
temuan benar-benar merepresentasikan pengalaman dan perspektif partisipan. 

Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber dan 
metode, yaitu dengan membandingkan informasi dari berbagai informan serta memadukan hasil 
wawancara, observasi, dan dokumentasi. Selain itu, dilakukan member checking dengan mengonfirmasi 
kembali temuan sementara kepada informan kunci guna memastikan akurasi interpretasi. Audit trail dan 
pencatatan reflektif juga dilakukan untuk menjaga transparansi proses penelitian dan meminimalkan bias 
subjektif peneliti. 

 
RESULTS AND DISCUSSION  
Profil Operasional BMT dan Pola Pemberdayaan Berbasis Hybrid 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa kedua BMT memiliki karakteristik operasional yang 
berbeda sesuai konteks wilayahnya. BMT “X” yang berlokasi di perkotaan berfokus pada sektor 
perdagangan kecil dan jasa seperti warung, kios, usaha jahit, serta salon. Sebaliknya, BMT “Y” yang berada 
di perdesaan bertumpu pada sektor pertanian palawija, hortikultura, dan peternakan kambing maupun 
sapi perah. Diferensiasi sektor ini berimplikasi pada desain produk pembiayaan, manajemen risiko, dan 
pola pendampingan yang diterapkan. Pada wilayah perkotaan, siklus usaha relatif lebih cepat sehingga 
skema angsuran dapat dibuat lebih pendek, sementara pada wilayah perdesaan diperlukan fleksibilitas 
lebih tinggi karena ketergantungan pada musim dan fluktuasi harga hasil pertanian. Meskipun konteks 
usaha berbeda, karakteristik penerima manfaat di kedua lokasi relatif serupa, yaitu didominasi oleh 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mutmainnah.; Strategi Optimalisasi Baitul… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 59 

perempuan kepala keluarga dan pelaku usaha mikro dengan tingkat pendidikan formal terbatas serta 
minim akses terhadap lembaga keuangan formal (Ascarya, 2012). Kondisi ini menegaskan bahwa BMT 
berperan sebagai institusi inklusi keuangan yang menjangkau kelompok yang selama ini tidak terlayani 
oleh perbankan. 

Pola intervensi yang diterapkan kedua BMT menampilkan model pembiayaan bertahap (staged 
financing) yang mengintegrasikan fungsi sosial dan komersial secara terencana. Di BMT “X”, misalnya, 
program “Jembatan Mandiri” menggunakan dana ZIS untuk pelatihan keterampilan menjahit selama tiga 
bulan yang disertai mentoring intensif. Lulusan program kemudian memperoleh bantuan modal melalui 

akad  ٌحَسَنٌ  قَرْض  (qard al-hasan) dengan skema pengembalian fleksibel dan tanpa margin. Setelah usaha 
menunjukkan stabilitas arus kas dan disiplin keuangan, anggota baru diarahkan pada pembiayaan 

produktif berbasis akad مُرَابَحَة (murābaḥah). Strategi ini terbukti menurunkan risiko gagal usaha karena 
penerima telah memiliki kapasitas teknis, etos kerja, dan kesiapan mental sebelum menerima pembiayaan 
komersial. Mekanisme berjenjang tersebut juga menciptakan proses seleksi alamiah yang berbasis kinerja, 
bukan sekadar kelayakan administratif. 

Dari sudut pandang kelembagaan, skema ini merefleksikan fungsi BMT sebagai “jembatan 
transformatif” antara bantuan sosial dan kemandirian ekonomi. Dana sosial tidak diposisikan sebagai 
tujuan akhir, melainkan sebagai instrumen untuk membangun fondasi produktivitas. Temuan ini 
memperkuat kritik terhadap pendekatan charity murni yang sering menimbulkan ketergantungan, serta 
mengonfirmasi bahwa integrasi sosial–komersial merupakan keunggulan khas BMT dibanding lembaga 
keuangan mikro konvensional (Ascarya, 2012). Selain itu, pola bertahap tersebut selaras dengan prinsip 
kehati-hatian syariah yang menuntut adanya kejelasan kemampuan (qudrah) dan kelayakan (ahliyyah) 
sebelum terjadinya akad pembiayaan. 

Dampak program tidak hanya tercermin pada peningkatan pendapatan—sekitar 70% anggota 
yang terlibat lebih dari dua tahun melaporkan kenaikan pendapatan di atas 30%—tetapi juga pada aspek 
kesejahteraan non-ekonomi yang lebih luas. Banyak anggota mampu menyekolahkan anak ke jenjang 
lebih tinggi, memiliki tabungan kesehatan, bahkan sebagian bertransformasi dari mustahiq menjadi 
muzakki (Riwajanti, 2015). Transformasi status ini merupakan indikator penting keberhasilan 
pemberdayaan karena menunjukkan perubahan struktur relasi sosial-ekonomi, bukan sekadar kenaikan 
nominal pendapatan. Bagi sebagian informan, perubahan yang paling bermakna justru terletak pada 
tumbuhnya rasa percaya diri, keberanian mengambil keputusan usaha, serta kemandirian dalam mengelola 
keuangan keluarga. 

Proses tersebut diperkuat melalui mekanisme حَلقََة (halaqah) yang berfungsi sebagai ruang edukasi 
keagamaan, literasi keuangan, serta pendampingan usaha. Halaqah tidak hanya menjadi forum teknis 
pembayaran angsuran, tetapi juga arena pembentukan nilai, solidaritas, dan modal sosial antaranggota. 
Diskusi mengenai fikih muamalah, etika bisnis, serta pengalaman keberhasilan anggota senior 
menciptakan ekosistem pembelajaran kolektif yang berkelanjutan. Model pendampingan berbasis peer-
to-peer ini sejalan dengan konsep pemberdayaan yang menekankan penguatan kapabilitas, bukan sekadar 
injeksi modal (Chambers, 1995). Dengan demikian, keberhasilan BMT lebih tepat dipahami sebagai hasil 
interaksi antara modal finansial, modal manusia, dan modal sosial. 

Lebih jauh, temuan ini menunjukkan bahwa efektivitas pembiayaan syariah tidak semata 

ditentukan oleh desain akad, melainkan oleh ekosistem pendukung yang menyertainya. Akad  ٌحَسَنٌ  قرَْض  

dan مُرَابَحَة berfungsi optimal ketika disertai pendampingan berkelanjutan, mekanisme kontrol sosial, dan 
internalisasi nilai keagamaan. Tanpa komponen tersebut, akad syariah berpotensi tereduksi menjadi 
instrumen finansial semata yang kehilangan ruh pemberdayaan. Oleh karena itu, praktik BMT 
mengilustrasikan bahwa dimensi spiritual, sosial, dan ekonomi dalam keuangan Islam harus berjalan 
secara simultan dan tidak terpisah. 

Dengan demikian, bagian ini menegaskan bahwa keberhasilan kedua BMT tidak hanya terletak 
pada kemampuan menyalurkan pembiayaan, tetapi pada kemampuannya membangun proses 
transformasi berlapis: dari ketergantungan menuju kemandirian, dari mustahiq menuju muzakki, serta 
dari usaha subsisten menuju usaha yang lebih berdaya saing. Temuan ini memberikan bukti empiris bahwa 
model hybrid BMT memiliki relevansi kuat sebagai instrumen pengentasan kemiskinan yang berakar pada 
nilai-nilai syariah sekaligus responsif terhadap kebutuhan kontekstual masyarakat Indonesia. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 60 

Sinergi, Tegangan, dan Tantangan Kelembagaan BMT 
Integrasi antara Baitul Maal dan Baitut Tamwil terbukti menjadi faktor kunci keberhasilan, namun 

sekaligus menghadirkan tegangan kelembagaan yang tidak sederhana. Dana sosial berfungsi sebagai ٌُحَجَر 

 .yang mempersiapkan calon anggota agar layak memasuki skema pembiayaan produktif (hajar al-qafz) الْقفَْزٌ 
Melalui fungsi ini, BMT tidak sekadar menyalurkan dana, tetapi membangun prasyarat sosial-ekonomi 
berupa keterampilan, kedisiplinan, dan kepercayaan diri anggota. Sinergi tersebut menciptakan pipeline 
anggota yang lebih berkualitas dan secara signifikan menurunkan risiko pembiayaan bermasalah. Temuan 
ini menguatkan pandangan bahwa BMT bukan sekadar penyedia kredit, melainkan katalis kelembagaan 
yang membangun modal sosial, jaringan solidaritas, dan budaya ekonomi yang beretika. 

Dari perspektif ekonomi kelembagaan, model hybrid ini memungkinkan terjadinya cross-
fertilization antara logika filantropi dan logika bisnis. Dana Baitul Maal bekerja pada ranah pembentukan 
kapabilitas, sedangkan Baitut Tamwil berperan pada ranah akselerasi ekonomi produktif. Kombinasi 
keduanya menciptakan jalur mobilitas sosial yang relatif lebih aman bagi kelompok miskin. Tanpa fase 
sosial tersebut, pembiayaan komersial berisiko jatuh pada pola mission drift sebagaimana banyak terjadi 
pada lembaga mikro konvensional yang semakin menjauh dari kelompok paling rentan. Oleh karena itu, 
keberhasilan BMT justru terletak pada kemampuannya mempertahankan keseimbangan antara misi sosial 
dan keberlanjutan finansial. 

Meski demikian, beberapa tantangan strategis teridentifikasi dan berpotensi mengganggu 
keberlanjutan model ini. Pertama, keterbatasan dana ZIS menyebabkan program pra-pembiayaan tidak 
mampu menjangkau seluruh calon anggota yang membutuhkan intervensi awal. Ketergantungan pada 
donasi sukarela membuat kapasitas Baitul Maal bersifat fluktuatif dan sulit direncanakan secara jangka 
panjang. Kedua, kapasitas pendamping masih terbatas baik dari sisi jumlah maupun kompetensi. 
Pendamping sering merangkap fungsi administratif sehingga intensitas pembinaan kurang optimal. 
Ketiga, BMT di wilayah perdesaan sangat rentan terhadap risiko iklim dan fluktuasi harga komoditas yang 
berada di luar kendali lembaga. Keempat, penetrasi fintech lending konvensional yang cepat dan mudah 
menjadi kompetitor serius meskipun berpotensi menjerat masyarakat dalam utang berbunga tinggi 
(Widiyanto et al., 2021). Fenomena ini menimbulkan dilema etis sekaligus tantangan literasi keuangan 
bagi BMT. 

Selain faktor eksternal, tegangan juga muncul pada aspek tata kelola internal. Apabila pemisahan 

administrasi antara dana sosial dan dana komersial tidak dilakukan secara ketat, dapat terjadi  ٌمَال يٌ  عَبْء 

 yang berpotensi mengaburkan akuntabilitas dan menyalahi prinsip amanah (subsidi silang) مُشْترََكٌ 
(Ascarya, 2012). Praktik subsidi silang memang tampak membantu likuiditas jangka pendek, namun dalam 
jangka panjang dapat merusak disiplin kelembagaan, mengaburkan kinerja riil Baitut Tamwil, serta 
menimbulkan persoalan kepatuhan syariah. Dana ZIS yang seharusnya bersifat non-profit berpotensi 

terserap untuk menutup risiko komersial, sehingga tujuan maqāṣid dari dana sosial tidak tercapai secara 
optimal. 

Temuan lapangan juga menunjukkan adanya dilema peran ganda pengelola. Di satu sisi mereka 
dituntut memiliki sensitivitas sosial terhadap anggota miskin, namun di sisi lain harus menjaga kesehatan 
portofolio pembiayaan. Ketegangan peran ini sering memunculkan keputusan kompromistis, misalnya 
toleransi berlebihan terhadap tunggakan atas nama empati. Tanpa kerangka tata kelola yang kuat, dilema 
tersebut dapat melemahkan profesionalisme lembaga. Oleh karena itu, integrasi ideal harus berada pada 
level strategi pemberdayaan, sementara pemisahan tegas dilakukan pada level akuntansi, struktur 
organisasi, dan manajemen risiko. 

Secara konseptual, diperlukan arsitektur kelembagaan yang menempatkan Baitul Maal sebagai 
social investment unit dan Baitut Tamwil sebagai commercial sustainability unit dengan mekanisme 
koordinasi yang jelas. Pemisahan ini bukan untuk memutus hubungan, melainkan untuk memastikan 
bahwa setiap fungsi berjalan sesuai mandat syariah dan indikator kinerjanya masing-masing. Dengan tata 
kelola semacam itu, BMT dapat menghindari jebakan formalisme syariah sekaligus menjaga ruh 
pemberdayaan yang menjadi raison d’être kehadirannya. 

Penguatan kapasitas kelembagaan juga menuntut inovasi manajemen risiko yang lebih adaptif, 
khususnya bagi BMT perdesaan. Skema penjaminan berbasis komunitas, dana cadangan bencana, serta 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mutmainnah.; Strategi Optimalisasi Baitul… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 61 

kolaborasi dengan lembaga asuransi mikro syariah menjadi kebutuhan mendesak. Tanpa instrumen 
proteksi tersebut, integrasi Baitul Maal–Baitut Tamwil akan terus berada dalam posisi rentan setiap kali 
terjadi guncangan eksternal. Dengan demikian, tantangan yang dihadapi BMT bukan sekadar persoalan 
teknis keuangan, melainkan persoalan desain kelembagaan yang mampu menjembatani idealisme syariah 
dengan realitas pasar. 

Relevansi Model BMT dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah dan Implikasi Kebijakan 

Analisis menggunakan kerangka Maqāṣid al-Syarī‘ah menunjukkan bahwa praktik BMT 
berkontribusi langsung pada pelestarian lima kebutuhan dasar (Auda, 2008). Pertama, hifz al-māl tercapai 
melalui pembiayaan produktif yang mencegah stagnasi harta dan mendorong sirkulasi ekonomi 

sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Hasyr: 7. Pembiayaan berbasis murābaḥah dan qard  al-hasan tidak 
hanya menambah aset anggota, tetapi juga mengubah orientasi mereka dari konsumtif menuju produktif. 
Kedua, hifz al-nasl terwujud melalui kemampuan anggota membiayai pendidikan dan kesehatan keluarga; 
peningkatan pendapatan membuka akses terhadap layanan dasar yang sebelumnya sulit dijangkau. Ketiga, 
hifz al-‘aql diperkuat lewat edukasi halaqah yang meningkatkan literasi usaha, manajemen keuangan, dan 
kesadaran hukum muamalah. Keempat, hifz al-nafs terjaga karena peningkatan pendapatan melindungi 
anggota dari kerentanan hidup, tekanan psikologis, serta praktik ekonomi eksploitatif. Kelima, hifz al-dīn 
terimplementasi melalui praktik ZISWAF, internalisasi etika bisnis, dan penghindaran ribā yang menjadi 
ruh operasional BMT. Pendekatan ini selaras dengan hadis Nabi SAW tentang pentingnya 
profesionalisme dalam bekerja (HR. Al-Baihaqi), yang menempatkan kualitas ikhtiar sebagai bagian dari 
ibadah sosial. 

Kontribusi BMT terhadap maqāṣid tidak bersifat parsial, melainkan integratif dan berlapis. 
Program pembiayaan tidak hanya menyasar dimensi ekonomi, tetapi juga membangun kesadaran religius 
dan solidaritas komunal. Hal ini menunjukkan bahwa keuangan mikro syariah memiliki dimensi 
transformatif yang melampaui logika intermediasi keuangan konvensional. Dengan kata lain, keberhasilan 

BMT merepresentasikan pertemuan antara maqāṣid sebagai kerangka normatif dan realitas praksis 
pemberdayaan. Model ini mengilustrasikan bagaimana nilai-nilai syariah dapat diterjemahkan menjadi 
mekanisme kelembagaan yang operasional dan terukur. 

Dibanding penelitian terdahulu yang lebih menekankan aspek finansial semata (Riwajanti, 2015), 

studi ini menegaskan pentingnya fase ٌَُيْلٌ  قبَْلٌَ مَا مَرْحَلة التَّمْو   (pra-pembiayaan) sebagai kunci transformasi 
mustahiq–muzakki. Fase ini berfungsi sebagai ruang inkubasi sosial yang menyiapkan kesiapan mental, 
keterampilan, dan etika usaha anggota. Tanpa fase tersebut, pembiayaan cenderung bersifat mekanis, 
berisiko tinggi, dan rentan terjebak pada logika microcredit trap. Oleh sebab itu, kinerja BMT tidak dapat 
diukur semata dari profitabilitas Baitut Tamwil atau tingkat pengembalian pembiayaan, melainkan dari 
keberhasilan integrasi sosial–komersial yang menghasilkan mobilitas kesejahteraan berkelanjutan. 

Temuan ini melahirkan beberapa implikasi kebijakan yang bersifat strategis. Pertama, diperlukan 

kerangka regulasi khusus yang mengakui karakter hybrid BMT melalui  ٌيَّة ٌ أطُُر يْم  ة ٌ تنَْظ  خَاصَّ . Regulasi tersebut 
harus membedakan secara konseptual antara fungsi filantropi dan fungsi komersial, termasuk penerapan 
standar akuntansi terpisah bagi Baitul Maal dan Baitut Tamwil agar akuntabilitas syariah terjaga. Kedua, 

inovasi kelembagaan seperti pengembangan  ٌمُنْتجٌَ  وَقْف  (wakaf produktif),  ٌيْرَة ٌ صُكُوك صَغ   (sukuk mikro), dan 

يْنٌ  تعََاوُن يٌ  تأَمْ   (microtakaful) perlu didorong untuk memperkuat basis pendanaan jangka panjang sekaligus 
mitigasi risiko sektor riil. 

Ketiga, transformasi digital menjadi prasyarat perluasan dampak. Digitalisasi penghimpunan 
ZISWAF, sistem informasi anggota, serta monitoring usaha berbasis aplikasi akan meningkatkan efisiensi 
dan transparansi. Kolaborasi dengan BAZNAS/LAZ, perguruan tinggi, dan komunitas bisnis lokal dapat 
memperkuat ekosistem pemberdayaan. Program linkage dengan bank syariah memungkinkan BMT 
memperoleh sumber likuiditas yang lebih stabil tanpa kehilangan kedekatan sosial dengan anggota. 

Keempat, peran pemerintah sebagai  ٌِّر  harus diwujudkan secara konkret melalui مُيسَ 
penyederhanaan izin operasional, insentif fiskal bagi penghimpunan dana sosial, serta pembentukan 
skema penjaminan pembiayaan syariah khusus usaha mikro. Tanpa dukungan kebijakan yang afirmatif, 
BMT akan sulit bersaing dengan lembaga keuangan berbasis teknologi yang agresif namun kurang 
memperhatikan aspek perlindungan sosial. Pemerintah juga perlu mendorong standar kompetensi 
pendamping dan sertifikasi pengelola agar profesionalisme BMT meningkat. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 62 

Secara keseluruhan, analisis maqāṣid menegaskan bahwa BMT memiliki legitimasi teologis 
sekaligus relevansi sosio-ekonomis sebagai instrumen pengentasan kemiskinan. Tantangan ke depan 
bukan pada pembuktian nilai normatifnya, melainkan pada desain kelembagaan dan kebijakan yang 
mampu menjaga keseimbangan antara idealisme syariah dan tuntutan keberlanjutan bisnis. Jika ekosistem 
pendukung dapat dibangun secara sistematis, BMT berpotensi menjadi model arus utama keuangan 
mikro Islam yang berkeadilan dan berdaya tahan. 

 
CONCLUSION 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Baitul Maal wat Tamwil (BMT) merupakan model keuangan 
mikro hybrid yang efektif dalam pengentasan kemiskinan melalui integrasi fungsi sosial Baitul Maal dan 
fungsi komersial Baitut Tamwil. Sinergi keduanya membentuk mekanisme pemberdayaan yang holistik 
berupa pra-pembiayaan, pendampingan usaha, penguatan kapasitas, serta internalisasi nilai keislaman. 
Dampak program tidak hanya terlihat pada peningkatan pendapatan anggota, tetapi juga pada penguatan 
ketahanan keluarga, literasi keuangan, dan transformasi mustahiq menjadi muzakki yang selaras dengan 

Maqāṣid al-Syarī‘ah. 
Namun, efektivitas tersebut masih dihadapkan pada tantangan tata kelola, keterbatasan dana 

sosial, kapasitas pendamping, serta tekanan kompetisi lembaga keuangan digital. Oleh karena itu, 
diperlukan penguatan kelembagaan melalui pemisahan administrasi Baitul Maal–Baitut Tamwil, 
peningkatan kompetensi SDM, dan digitalisasi layanan. Dukungan kebijakan afirmatif dari regulator, 
pedoman operasional yang lebih teknis dari otoritas syariah, serta kolaborasi dengan perbankan syariah 
dan lembaga ZISWAF menjadi prasyarat penting keberlanjutan BMT. Dengan langkah tersebut, BMT 

dapat dioptimalkan sebagai ٌ فعََّالَة ٌ أدَاَة  (ādātun fa‘‘ālah) untuk mewujudkan keadilan ekonomi dan 
kemaslahatan masyarakat secara berkelanjutan. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Antonio, M. S. (2008). Muhammad SAW: The super leader super manager. Tazkia Publishing. 

Ascarya.(2012). Baitul Maal wat Tamwil (BMT) sebagai alternatif lembaga keuangan mikro syariah di Indonesia 

[Baitul Maal wat Tamwil (BMT) as an alternative sharia microfinance institution in Indonesia]. Pusat 

Pendidikan dan Studi Kebanksentralan (PPSK) Bank Indonesia. 

Auda,J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. International Institute of 

Islamic Thought. 

Braun,V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology, 3(2), 

77–101. 

Chambers,R. (1995). Poverty and livelihoods: Whose reality counts? Environment and Urbanization, 7(1), 173–

204. 

Creswell,J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches 

(4th ed.). SAGE Publications. 

Rahman,A. R. A. (2010). Islamic microfinance: An ethical alternative to poverty alleviation. Humanomics, 26(4), 

284-295. 

Riwajanti,N. I. (2015). The potential of Islamic microfinance for poverty alleviation in Indonesia: A comparative 

analysis. Journal of Islamic Finance, 4(1), 13–24. 

Siddiqi,M. N. (2004). Riba, bank interest, and the rationale of its prohibition. Islamic Development Bank. 

Widiyanto,Mutaminah, & Hadi, S. (2021). Good corporate sharia governance (GCSG) in Islamic microfinance 

institutions: Evidence from Indonesia. Journal of Islamic Accounting and Business Research, 12(5), 720–

738. 

 

 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

