
Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 63 

     
 
 
Sinergi Kebijakan Fiskal Syariah dan Pembangunan Ekonomi Berkelanjutan 
 
Nikmatul Masruroh 
Universitas Islam Negeri Kiai Achmad Shiddiq, Jember, Indonesia  
Email: nikmatul123@gmail.com  
 
 
 
Received: November 12, 2025.  Accepted: Desember 28, 2025.  Published: January 18, 2026 

ABSTRACT 
The importance of sharia fiscal policy in responding to the challenges of sustainable development is increasingly 

relevant in the context of a global economy fraught with uncertainty and growing inequality (World Bank, 2023). 

Conventional fiscal policy often focuses on short-term economic growth, while sustainable development requires 

a holistic and intergenerational approach. Sharia fiscal policy, with its strong foundation of ethics and distributive 

justice, offers an alternative paradigm. The purpose of this study is to analyze in depth the conceptualization, 

mechanisms, and practices of synergy between sharia fiscal instruments and the sustainable development agenda. 

This study uses qualitative methods with a systematic literature review and normative-exploratory analysis 

approach. Data are sourced from primary Islamic economic literature, policy documents, and reports from Islamic 

financial institutions and international organizations. The findings show that Islamic fiscal instruments such as 

zakat, waqf, and Sharia-based government spending have significant potential to simultaneously address the 

economic, social, and environmental dimensions of sustainable development, with Maqashid Sharia and SDGs as 

the unifying framework. The main policy implications emphasize the need for regulatory harmonization, 

institutional strengthening, and digitization and governance improvement to maximize the potential of these 

synergies. This study contributes to the enrichment of applied Islamic economics literature and provides a roadmap 

for policymakers. 

 

Keywords: Sharia Fiscal Policy, Sustainable Development, Maqashid Sharia, SDGs, Islamic Economics. 

 

ABSTRAK  
Latar belakang pentingnya kebijakan fiskal syariah dalam menjawab tantangan pembangunan berkelanjutan semakin relevan dalam 
konteks ekonomi global yang penuh ketidakpastian dan meningkatnya kesenjangan(World Bank, 2023). Kebijakan fiskal 
konvensional seringkali terfokus pada pertumbuhan ekonomi jangka pendek, sementara pembangunan berkelanjutan memerlukan 
pendekatan yang holistik dan berkeadilan antargenerasi. Kebijakan fiskal syariah, dengan fondasi etika dan keadilan distributif 
yang kuat, menawarkan paradigma alternatif. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam konseptualisasi, 
mekanisme, dan praktik sinergi antara instrumen fiskal syariah dan agenda pembangunan berkelanjutan. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka sistematis dan analisis normatif-eksploratif. Data bersumber dari 
literatur primer ekonomi Islam, dokumen kebijakan, serta laporan institusi keuangan syariah dan organisasi internasional. Temuan 
penelitian menunjukkan bahwa instrumen fiskal syariah seperti zakat, wakaf, dan belanja pemerintah berbasis syariah memiliki 
potensi signifikan untuk menangani dimensi ekonomi, sosial, dan lingkungan dari pembangunan berkelanjutan secara simultan, 
dengan Maqashid Syariah dan SDGs sebagai kerangka pemersatu. Implikasi kebijakan utama menekankan perlunya harmonisasi 
regulasi, penguatan kelembagaan, serta digitalisasi dan peningkatan tata kelola untuk memaksimalkan potensi sinergi tersebut. 
Penelitian ini berkontribusi pada pengayaan literatur ekonomi Islam terapan dan memberikan peta jalan bagi pengambil kebijakan. 
 
Kata kunci:Kebijakan Fiskal Syariah, Pembangunan Berkelanjutan, Maqashid Syariah, SDGs, Ekonomi Islam. 
 

INTRODUCTION  
Dunia saat ini menghadapi tantangan pembangunan ekonomi berkelanjutan yang bersifat 

multidimensi, terutama di negara berkembang, berupa kemiskinan struktural, ketimpangan pendapatan, 
degradasi lingkungan, serta ketahanan sistem kesehatan (UNDP, 2022). Dalam situasi tersebut, kebijakan 
fiskal menjadi instrumen utama pemerintah untuk mengalokasikan sumber daya, mendistribusikan 
pendapatan, dan menstabilkan perekonomian guna mendorong kesejahteraan jangka panjang (IMF, 
2021). Meskipun demikian, efektivitas kebijakan fiskal konvensional sering kali dibatasi oleh paradigma 

 
Journal Islamic Economic (Vol. 1) (No. 1) January 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  

 
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:nikmatul123@gmail.com
https://ummulquro.id/index.php/jii


Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 64 

pertumbuhan semata serta tekanan politik jangka pendek yang kurang mempertimbangkan dimensi 
keadilan sosial dan keberlanjutan ekologis. 

Dalam konteks inilah pendekatan fiskal syariah yang berlandaskan pada nilai-nilai keadilan (al-
‘adl), kemaslahatan (al-mashlahah), dan kepedulian terhadap lingkungan (ihyā’ al-mawāt) menjadi sangat 
relevan. Al-Qur’an menegaskan prinsip keseimbangan (mīzān) dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk 
aktivitas ekonomi: 

الْمِيزاَنَََتُُْسِرُواَوَلَََّبِِلْقِسْطََِالْوَزْنَََوَأقَِيمُوا.ََالْمِيزاَنََِفََِتَطْغَوْاَأَلََّّ.ََالْمِيزاَنَََوَوَضَعَََرَفَ عَهَاَوَالسَّمَاءََ   
“Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan), agar kamu tidak 

melampaui batas tentang neraca itu. Dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu 
mengurangi neraca itu.” (QS. Ar-Rahman: 

Ayat tersebut menjadi fondasi filosofis bahwa kebijakan ekonomi harus dibangun di atas keadilan, 
keseimbangan, dan keberlanjutan. Oleh karena itu, eksplorasi sinergi antara kebijakan fiskal syariah dan 
pembangunan berkelanjutan bukan sekadar alternatif konseptual, melainkan kebutuhan strategis untuk 
merespons tantangan kontemporer secara komprehensif. 

Kebijakan fiskal dalam perspektif ekonomi Islam dipahami sebagai strategi pemerintah dalam 
mengelola penerimaan dan pengeluaran negara sesuai prinsip syariah guna mencapai tujuan sosio-
ekonomi yang berkeadilan (Kahf, 2020). Orientasinya tidak terbatas pada stabilisasi makro dan efisiensi 

alokasi, tetapi menekankan pencapaian keadilan distributif (al-‘adālah al-iqtiṣādiyyah), pemenuhan 

kebutuhan dasar (al-ḥājāt al-asāsiyyah), serta realisasi kemaslahatan umum (jalb al-maṣāliḥ) (Islahi, 2021). 
Instrumen fiskal syariah mencakup zakat, wakaf, kharaj, jizyah, dan pengelolaan kepemilikan publik (al-
milkiyyah al-‘āmmah). Zakat memiliki fungsi redistributif yang eksplisit sebagaimana ditegaskan dalam 
firman Allah: 

هَاَوَالْمُؤَلَّفَةَِقُ لُوبُُمَُْوَفَِالر قِاَبَِوََ اََالصَّدَقاَتَُللِْفُقَراَءَِوَالْمَسَاكِيِنَوَالْعَامِلِيَنَعَلَي ْ َوَابْنَِإِنََّّ السَّبِيلََِۖفَريِضَةًَالْغَارمِِيَنَوَفَِسَبِيلَِاللََِّّ
َُعَلِيمٌَحَكِيمٌَ ََۗوَاللََّّ   مِنََاللََِّّ

“Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang miskin, amil zakat, para muallaf 
yang dibujuk hatinya, untuk memerdekakan hamba sahaya, orang yang berutang, untuk jalan Allah dan 
untuk orang yang sedang dalam perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah; dan Allah 
Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.” (QS. At-Taubah: 60). 

Sementara itu, wakaf sebagai instrumen filantropi berkelanjutan memiliki potensi besar dalam 
pembiayaan public goods, sebagaimana sabda Rasulullah SAW: 

تَ فَعََُعِلْمَ َأَوََْجَاريِةَ ،َصَدَقَةَ :َثَلََثَ َمِنََْإِلَََّّعَمَلُهََُانْ قَطَعَََآدَمَََابْنََُمَاتَََإِذَا لَهََُيدَْعُوَصَالِحَ َوَلَدَ َأوَََْبهِِ،َيُ ن ْ   
“Apabila anak Adam meninggal dunia maka terputuslah amalnya kecuali tiga perkara: sedekah 

jariyah, ilmu yang bermanfaat, dan anak saleh yang mendoakannya.” (HR. Muslim). 
Konsep wakaf produktif merupakan manifestasi nyata dari “sedekah jariyah” yang menopang 

keberlanjutan pembiayaan pembangunan. Pembangunan berkelanjutan didefinisikan sebagai 
pembangunan yang memenuhi kebutuhan generasi masa kini tanpa mengorbankan kemampuan generasi 
mendatang untuk memenuhi kebutuhannya (Brundtland Commission, 1987). Konsep ini bertumpu pada 
tiga pilar utama: pertumbuhan ekonomi inklusif, keadilan sosial, dan perlindungan lingkungan (Sachs, 
2015). Agenda Sustainable Development Goals (SDGs) 2030 dengan 17 tujuan dan 169 target menjadi 
kerangka operasional global untuk mewujudkan pembangunan tersebut. Dalam perspektif Islam, gagasan 
ini sejalan dengan konsep al-isti‘mār (pemakmuran bumi) yang bertanggung jawab sebagaimana 
ditegaskan dalam ayat: 

فِيهَاَوَاسْتَ عْمَركَُمََْالَْْرْضََِمِ نَََأنَشَأَكُمَهُوََ   
“Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu sebagai pemakmurnya.” 

(QS. Hud: 61). 

Tujuan akhir pembangunan dalam Islam adalah tercapainya al-falāḥ, yaitu kesejahteraan holistik 
dunia dan akhirat (Chapra, 2016). 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 65 

Kerangka normatif yang menghubungkan antara kebijakan fiskal syariah dan pembangunan 

berkelanjutan dapat diturunkan dari Maqāṣid Syariah. Al-Ghazali dan Asy-Syatibi mengklasifikasikan 

tujuan syariah ke dalam lima perlindungan dasar (al-ḍarūriyyāt al-khams): agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta (Auda, 2019). Kelima dimensi ini memiliki relevansi langsung dengan indikator SDGs: 
perlindungan jiwa berkaitan dengan kesehatan dan pengentasan kemiskinan; perlindungan akal 
berhubungan dengan pendidikan dan inovasi; perlindungan harta beririsan dengan keadilan ekonomi; 
sedangkan perlindungan keturunan dan agama berkaitan dengan kohesi sosial dan kualitas moral 

masyarakat. Dengan demikian, Maqāṣid Syariah menawarkan lensa evaluatif yang lebih holistik dibanding 
pendekatan utilitarian konvensional karena memasukkan dimensi etik-spiritual dalam agenda 
keberlanjutan. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji hubungan antara instrumen keuangan Islam dan 
pembangunan. Hassan et al. (2020) menunjukkan bahwa zakat berkontribusi signifikan terhadap 
penurunan kemiskinan dan ketimpangan di Indonesia dan Malaysia. Mohieldin et al. (2021) mengungkap 
potensi wakaf dalam mendukung pembiayaan SDGs, khususnya sektor kesehatan dan pendidikan. 

Ascarya (2022) mengelaborasi integrasi Maqāṣid Syariah dalam kebijakan moneter dan fiskal bank sentral. 
Meskipun demikian, kajian yang ada masih bersifat parsial dan cenderung berfokus pada instrumen 
tertentu seperti zakat dan wakaf. Belum terdapat sintesis komprehensif yang memetakan seluruh 
instrumen fiskal syariah terhadap spektrum SDGs sekaligus menganalisis tantangan kelembagaan dan 
strategi sinerginya dalam satu kerangka terpadu. Celah akademik inilah yang hendak diisi oleh penelitian 
ini. 

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menganalisis konstruksi konseptual 
kebijakan fiskal syariah dalam mendukung pembangunan berkelanjutan, mengkaji bentuk sinergi 
operasional antara instrumen fiskal syariah dengan agenda SDGs, serta mengidentifikasi tantangan dan 
strategi penguatan implementasinya dalam konteks kelembagaan kontemporer. Secara teoretis, studi ini 

diharapkan memperkaya diskursus integrasi antara Maqāṣid Syariah dan pembangunan berkelanjutan. 
Secara praktis, temuan penelitian diharapkan menjadi rujukan bagi pemerintah, otoritas keuangan syariah, 
serta lembaga filantropi Islam seperti BAZNAS, LAZ, dan BWI dalam merancang kebijakan fiskal yang 
lebih inklusif, berkeadilan, dan berorientasi keberlanjutan. 
 
METHOD  

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif dengan pendekatan systematic literature review serta 
analisis normatif–eksploratif. Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk 
mengeksplorasi konsep secara mendalam, membangun argumentasi teoretis, dan memahami fenomena 
sosial-ekonomi yang bersifat kompleks dan kontekstual (Creswell & Poth, 2018). Analisis normatif 
digunakan untuk menilai kesesuaian konstruksi kebijakan fiskal dengan prinsip-prinsip syariah dan 

Maqāṣid Syariah, sedangkan analisis eksploratif diarahkan untuk mengidentifikasi pola, model konseptual, 
serta peluang sinergi antara instrumen fiskal syariah dan agenda pembangunan berkelanjutan. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini sepenuhnya berupa data sekunder yang diperoleh dari 
beberapa sumber utama. Pertama, literatur primer ekonomi Islam yang meliputi Al-Qur’an, hadis, serta 
karya klasik dan kontemporer yang relevan dengan tema kebijakan fiskal dan pembangunan. Kedua, 
artikel jurnal ilmiah internasional bereputasi di bidang ekonomi Islam, pembangunan berkelanjutan, dan 
kebijakan publik. Ketiga, dokumen kebijakan dan laporan resmi yang diterbitkan oleh pemerintah 
Indonesia seperti Kementerian Keuangan, Bappenas, BAZNAS, dan Badan Wakaf Indonesia, serta 
publikasi lembaga internasional seperti World Bank, IMF, UNDP, dan Islamic Development Bank. 
Keempat, data statistik dan time series yang berkaitan dengan kinerja pengelolaan zakat, wakaf, serta 
capaian indikator Sustainable Development Goals. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi yang terstruktur. Peneliti 
melakukan penelusuran literatur menggunakan kata kunci spesifik pada basis data akademik seperti 
Google Scholar, Scopus, dan Web of Science untuk memperoleh artikel yang relevan dan mutakhir. 
Literatur yang terkumpul kemudian diseleksi berdasarkan kriteria inklusi berupa relevansi tema, 
kredibilitas penerbit, serta keterbaruan publikasi. Selain itu, dilakukan kajian mendalam terhadap 
dokumen kebijakan fiskal dan laporan kelembagaan guna memperoleh gambaran empiris mengenai 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 66 

praktik aktual. Data statistik dikumpulkan dari sumber resmi yang memiliki otoritas dan reliabilitas tinggi 
untuk mendukung analisis konseptual. 

Analisis data dilakukan dengan mengombinasikan content analysis dan thematic analysis. Tahap 
pertama berupa open coding, yaitu proses identifikasi konsep-konsep kunci dari literatur terkait kebijakan 

fiskal syariah, Maqāṣid Syariah, dan SDGs. Tahap kedua adalah axial coding untuk menghubungkan 
konsep-konsep tersebut ke dalam kategori tematik yang lebih luas, seperti keterkaitan zakat dengan SDG 
1 tentang pengentasan kemiskinan atau wakaf dengan SDG 4 mengenai pendidikan berkualitas. Tahap 
ketiga berupa selective coding yang bertujuan mengintegrasikan berbagai kategori menjadi narasi analitis yang 
koheren mengenai model sinergi kebijakan fiskal syariah dan pembangunan berkelanjutan. Selanjutnya 
dilakukan gap analysis untuk mengidentifikasi kesenjangan konseptual maupun kelembagaan sehingga 
dapat dirumuskan strategi penguatan implementasi secara lebih kontekstual. 

Keabsahan temuan dijaga melalui triangulasi sumber dan triangulasi teori, yaitu dengan 
membandingkan berbagai perspektif dari literatur ekonomi Islam, studi pembangunan, serta dokumen 
kebijakan. Pendekatan ini diharapkan mampu menghasilkan konstruksi analitis yang valid, sistematis, dan 
dapat dipertanggungjawabkan secara akademik, sekaligus relevan bagi perumusan kebijakan publik 
berbasis nilai-nilai syariah. 

 
RESULTS AND DISCUSSION  
Peran Instrumen Fiskal Syariah dalam Pembangunan Berkelanjutan: Analisis Filosofis dan 
Operasional  

Kebijakan fiskal dalam perspektif ekonomi syariah berfungsi tidak hanya sebagai instrumen 
mobilisasi dan alokasi sumber daya, tetapi lebih mendasar sebagai mekanisme untuk mewujudkan 
keadilan distributif (al-‘adālah al-tawzī‘iyyah), stabilitas sosial, dan pencapaian kemaslahatan manusia yang 
holistik (Chapra, 2008). Landasan filosofisnya berakar pada konsep kepemilikan (al-milkiyyah) dalam 
Islam, di mana kepemilikan hakiki berada pada Allah SWT, sedangkan manusia bertindak sebagai 
pemegang amanah (mustakhlaf). Implikasi dari prinsip ini adalah bahwa pengelolaan harta—baik oleh 
individu maupun negara—harus tunduk pada nilai keadilan, pencegahan penumpukan kekayaan pada 
segelintir kelompok, serta jaminan pemenuhan kebutuhan dasar seluruh warga. Prinsip tersebut 
ditegaskan dalam Al-Qur’an:  

مِنْكُمََْالَْْغْنِيَاءََِبَيْنَََدُولَةًََيَكُونَََلَََّكَيَْ  

 “Supaya harta itu jangan hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di antara kamu.” (Q.S. 

Al-Ḥasyr [59]: 7).  
Atas dasar itu, instrumen fiskal syariah seperti zakat, wakaf, dan pengaturan belanja publik 

(nafaqah al-dawlah) dirancang sebagai perangkat aktif untuk mencapai pembangunan yang berkeadilan 
dan berkelanjutan. Zakat menempati posisi sentral sebagai instrumen fiskal primer dalam Islam dengan 

karakteristik normatif yang jelas: bersifat wajib (farḍ), memiliki nisab dan haul, serta distribusi yang terarah 
kepada delapan asnaf. Dalam kerangka Tujuan Pembangunan Berkelanjutan, zakat memiliki relevansi 
langsung dengan SDG 1 tentang penghapusan kemiskinan dan SDG 10 mengenai pengurangan 
ketimpangan. Keunggulan zakat tidak hanya terletak pada mekanisme transfer pendapatan, tetapi pada 

potensinya melakukan transformasi sosial-ekonomi, yakni mengubah status mustaḥiq menjadi muzakki.  

Oleh karena itu, orientasi pengelolaan zakat perlu bergeser dari pola konsumtif (‘aṭiyyah) menuju 
pola produktif (tanmiyyah) dan pemberdayaan (taumīr). Implementasi program berupa modal usaha 

mikro berbasis syariah melalui skema qarḍ ḥasan atau mudhārabah, pelatihan keterampilan, serta 

pendampingan bisnis berkelanjutan terbukti mampu meningkatkan kapasitas produktif mustaḥiq (Huda 

et al., 2017). Pendekatan ini sejalan dengan maqāṣid al-sharī‘ah, khususnya ḥifẓ al-māl yang tidak sekadar 

proteksi kepemilikan, tetapi juga perluasan akses untuk mengembangkan harta, serta ḥifẓ al-nafs melalui 
jaminan pemenuhan kebutuhan hidup yang layak (Auda, 2008). Pengalaman Indonesia melalui program 
Zakat Community Development (ZCD) BAZNAS menunjukkan adanya peningkatan indeks 
kesejahteraan rumah tangga, lahirnya usaha mikro baru, dan penguatan ketahanan pangan lokal yang 
berkontribusi pada pencapaian SDG 1, 2, dan 8 (BAZNAS, 2022). 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 67 

Di sisi lain, wakaf merupakan instrumen fiskal yang paling inheren dengan gagasan keberlanjutan 

karena bertumpu pada prinsip menahan pokok harta (ḥabs al-aṣl) dan mengalirkan manfaatnya (tasbīl al-
manfa‘ah). Wakaf berfungsi sebagai dana abadi yang mampu membiayai layanan publik lintas generasi. 
Sejarah peradaban Islam memperlihatkan kontribusi besar wakaf dalam pendirian universitas, rumah 
sakit, jaringan irigasi, dan berbagai infrastruktur sosial (Cizakca, 1998). Dalam konteks SDGs, wakaf 
produktif (waqf istithmārī) dapat menjadi sumber pembiayaan jangka panjang: wakaf pendidikan (waqf 

al-‘ilm) mendukung SDG 4, wakaf kesehatan (waqf al-ṣiḥḥah) menopang SDG 3, sedangkan inovasi 
wakaf lingkungan (waqf al-bī’ah) seperti wakaf hutan, lahan organik, dan sumber air berkontribusi pada 
SDG 6, 13, dan 15 (Mohsin et al., 2016). Spirit keberlanjutan wakaf berakar pada sabda Nabi SAW: 

تَ فَعََُعِلْمَ َأوَََْجَاريِةَ ،َصَدَقَةَ َمِنََْإِلَّّ:َثَلَثَةََ َمِنََْإِلََّّعَمَلُهََُعَنْهََُانْ قَطَعَََالِإنْسَانََُمَاتَََإِذَا  َلَهََُيَدْعُوَصَالِحَ َوَلَدَ َأوَََْبهِِ،َيُ ن ْ  

“Jika seseorang meninggal dunia, maka terputuslah amalannya kecuali tiga perkara: sedekah 
jariyah, ilmu yang bermanfaat, atau anak saleh yang mendoakannya.” (H.R. Muslim). Wakaf merupakan 

bentuk paling nyata dari al-ṣadaqah al-jāriyah yang menjamin kesinambungan manfaat sosial. 
Belanja publik dalam kerangka fiskal syariah juga memegang peran strategis. Nafaqah al-dawlah 

harus didasarkan pada prinsip maslahah, keadilan, dan larangan tegas terhadap isrāf serta tabdzīr. Allah 
SWT berfirman: 

رََْوَلَََّالسَّبِيلََِوَابْنَََوَالْمِسْكِينَََحَقَّهََُبَىَالْقُرََْذَاَوَآتَِ  ريِنَََإِنََّ.ََتَ بْذِيراًَتُ بَذِ  َلِرَب هََِِالشَّيْطاَنََُوكََانَََََۖالشَّيَاطِينََِإِخْوَانَََكَانوُاََالْمُبَذِ 
 كَفُوراً

 “Dan berikanlah haknya kepada kerabat dekat, juga kepada orang miskin dan orang yang dalam 
perjalanan; dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros. Sesungguhnya orang-
orang yang pemboros itu adalah saudara-saudara setan dan setan itu sangat ingkar kepada Tuhannya.” 
(Q.S. Al-Isrā’ [17]: 26–27).  

Prinsip ini menuntut agar anggaran negara diprioritaskan pada sektor yang memberikan 
kemaslahatan publik terluas: pendidikan dan kesehatan universal, infrastruktur dasar, jaminan sosial, riset 
teknologi bersih, serta perlindungan lingkungan. Keteladanan Khalifah Umar bin Abdul Aziz yang 

berhasil mewujudkan pemerataan ekonomi hingga sulit ditemukan mustaḥiq zakat menggambarkan 
efektivitas kebijakan fiskal yang adil dan berorientasi rakyat (Ahmad, 2004). Dalam konteks kontemporer, 
nilai tersebut dapat diterjemahkan ke dalam praktik gender-responsive budgeting, green budgeting, serta 
penganggaran berbasis kinerja yang menekankan capaian outcome dan dampak keberlanjutan. 

Secara keseluruhan, integrasi zakat, wakaf, dan belanja publik menunjukkan bahwa kebijakan 
fiskal syariah memiliki arsitektur yang kompatibel dengan agenda pembangunan berkelanjutan. Ketiganya 
tidak berdiri sendiri, melainkan membentuk ekosistem fiskal yang saling melengkapi: zakat berfungsi 
sebagai mekanisme redistribusi dan pemberdayaan jangka menengah, wakaf menyediakan pembiayaan 
jangka panjang yang stabil, sedangkan belanja publik memastikan intervensi negara yang berkeadilan dan 
bebas pemborosan. Sinergi inilah yang memungkinkan terciptanya model pembangunan yang tidak hanya 
mengejar pertumbuhan ekonomi, tetapi juga keadilan sosial, ketahanan ekologis, dan keberlanjutan 
antargenerasi. 
Integrasi Fiskal Syariah dengan Agenda SDGs: Konvergensi Prinsip dan Praktik 

Terdapat keselarasan struktural yang mendalam antara maqāṣid al-sharī‘ah dan prinsip-prinsip 

yang mendasari Sustainable Development Goals (SDGs). Maqāṣid klasik yang berorientasi pada 
perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta—serta pengembangannya dalam literatur 
kontemporer yang mencakup nilai keadilan, kebebasan, dan penghormatan terhadap martabat manusia—
memiliki irisan substantif dengan tiga pilar utama SDGs, yaitu dimensi sosial, ekonomi, dan lingkungan 
(Dusuki & Bouheraoua, 2011). Keselarasan ini menunjukkan bahwa pembangunan berkelanjutan 
bukanlah konsep yang asing bagi tradisi Islam, melainkan memiliki akar normatif yang kuat dalam 
epistemologi syariah. 

Pada dimensi sosial-ekonomi, SDG 1, SDG 2, dan SDG 8 yang berfokus pada penghapusan 
kemiskinan, pengentasan kelaparan, serta penciptaan pertumbuhan ekonomi yang layak memiliki 

korespondensi langsung dengan prinsip ḥifẓ al-māl dan ḥifẓ al-nafs. Kedua maqāṣid tersebut menegaskan 
kewajiban negara dan masyarakat untuk menjamin terpenuhinya kebutuhan dasar serta menyediakan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 68 

akses yang adil terhadap kesempatan ekonomi produktif. Selanjutnya, SDG 3 dan SDG 4 mengenai 

kesehatan dan pendidikan merupakan manifestasi operasional dari ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-‘aql, karena 
kualitas kesehatan dan pengembangan kapasitas intelektual merupakan prasyarat bagi terwujudnya 
martabat manusia. Sementara itu, SDG 5, SDG 10, dan SDG 16 yang mengusung kesetaraan gender, 
pengurangan ketimpangan, serta penguatan institusi keadilan merefleksikan prinsip al-‘adl yang menjadi 

poros seluruh maqāṣid. Pada ranah ekologis, SDG 6, SDG 7, SDG 13, SDG 14, dan SDG 15 beririsan 
dengan konsep manusia sebagai khalīfah di bumi dan larangan berbuat kerusakan (fasād), yang secara 

kolektif terkait dengan ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-māl dalam makna yang lebih luas, yakni perlindungan 
keberlanjutan sumber daya bagi generasi mendatang. 

Keselarasan normatif tersebut mulai diterjemahkan ke dalam praktik kelembagaan. Di Indonesia, 
BAZNAS mengembangkan peta jalan “Zakat untuk SDGs” sebagai kerangka integrasi antara distribusi 
zakat dan indikator pembangunan nasional. Laporan kelembagaan menunjukkan bahwa program 
beasiswa berkontribusi pada SDG 4, program agribisnis komunitas mendukung SDG 2 dan SDG 8, 
sedangkan intervensi air bersih dan sanitasi menopang SDG 6 (BAZNAS, 2021). Pendekatan ini 
menandai pergeseran penting dari paradigma karitatif menuju paradigma pembangunan berbasis dampak 
(impact-based zakat management), di mana keberhasilan tidak hanya diukur dari penyerapan dana, tetapi 

dari perubahan kesejahteraan multidimensi mustaḥiq. 
Transformasi serupa terjadi pada sektor wakaf. Badan Wakaf Indonesia (BWI) mendorong 

inovasi melalui skema Wakaf Uang dan Wakaf Korporasi yang diinvestasikan pada Sukuk Negara maupun 
proyek infrastruktur sosial untuk menghasilkan sustainable return bagi pembiayaan rumah sakit, sekolah, 
dan pusat pelatihan (Ascarya & Hosen, 2022). Model ini memperlihatkan bahwa wakaf dapat berfungsi 
sebagai social investment fund yang menghubungkan filantropi Islam dengan pasar keuangan modern 
tanpa meninggalkan prinsip syariah. Digitalisasi wakaf melalui platform cash waqf linked sukuk juga 
membuka akses partisipasi yang lebih luas dan meningkatkan transparansi tata kelola. 

Di tingkat global, Islamic Development Bank (IsDB) menjadikan SDGs sebagai inti kerangka 
pembangunannya dan berperan sebagai pionir penerbitan Green Sukuk dan SDG Sukuk. Dana yang 
dihimpun dialokasikan secara eksklusif untuk proyek energi terbarukan, transportasi ramah lingkungan, 
serta akses kesehatan di negara anggota (IsDB, 2020). Inovasi ini menunjukkan konvergensi konkret 
antara tujuan syariah dan arsitektur keuangan berkelanjutan internasional. Integrasi antara prinsip risk 
sharing, larangan riba, dan orientasi pada aset riil membuat instrumen keuangan syariah relatif lebih 
resilien terhadap spekulasi berlebihan, sehingga sejalan dengan agenda stabilitas sistemik SDGs. 

Namun, sinergi tersebut tidak bebas dari tantangan. Pertama, masih terdapat fragmentasi tata 
kelola antara otoritas fiskal negara dan lembaga filantropi syariah yang menyebabkan duplikasi program 
serta rendahnya interoperabilitas data. Kedua, pengukuran dampak zakat dan wakaf terhadap indikator 
SDGs belum sepenuhnya menggunakan metodologi yang terstandardisasi secara internasional. Ketiga, 
kapasitas investasi wakaf produktif masih terkendala regulasi, manajemen risiko, dan literasi nazir. Oleh 
karena itu, diperlukan kerangka integrasi yang lebih sistemik melalui harmonisasi regulasi, impact 

measurement framework berbasis maqāṣid–SDGs, serta penguatan ekosistem keuangan sosial Islam yang 
terhubung dengan kebijakan fiskal nasional. 

Dengan demikian, hubungan antara maqāṣid al-sharī‘ah dan SDGs bukan sekadar korespondensi 
konseptual, tetapi dapat diwujudkan dalam mekanisme operasional yang terukur. Zakat berperan sebagai 
instrumen redistribusi dan inklusi sosial, wakaf sebagai pembiayaan jangka panjang berbasis aset, 
sedangkan inovasi sukuk hijau dan SDG sukuk menjadi jembatan antara pasar keuangan dan 
kemaslahatan publik. Sinergi ketiganya berpotensi membentuk arsitektur pembangunan yang etis, 
inklusif, dan berkelanjutan, sekaligus memperkuat relevansi ekonomi syariah dalam tata kelola 
pembangunan global. 
Tantangan Implementasi Sinergi: Identifikasi Hambatan Struktural dan Kultural  

Implementasi sinergi antara kebijakan fiskal syariah dan agenda Sustainable Development Goals 
menghadapi tantangan yang bersifat multidimensional. Hambatan tersebut tidak hanya berkaitan dengan 
aspek teknis pengelolaan dana, tetapi juga menyentuh persoalan regulasi, kelembagaan, kapasitas sumber 
daya manusia, sistem akuntabilitas, serta dinamika politik-ekonomi yang melingkupinya. Kompleksitas ini 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 69 

menuntut pendekatan integratif agar instrumen fiskal syariah dapat berfungsi optimal sebagai motor 
pembangunan berkelanjutan. 

Salah satu persoalan mendasar adalah fragmentasi regulasi dan kelembagaan. Di banyak negara 
dengan populasi Muslim signifikan, termasuk Indonesia, terdapat dualisme antara sistem fiskal 
konvensional yang berbasis pajak dan belanja negara dengan sistem keuangan sosial Islam berupa zakat, 
infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF). Keduanya diatur oleh rezim hukum yang berbeda dan dikelola oleh 
institusi yang terpisah (Antonio & Ascarya, 2021). Zakat umumnya berada di bawah otoritas keagamaan, 
wakaf dikelola oleh badan khusus, sementara perencanaan pembangunan dan penganggaran berada di 
bawah kementerian keuangan dan perencanaan nasional. Struktur yang terfragmentasi ini menyebabkan 
minimnya sinkronisasi prioritas, tumpang tindih program, serta ketiadaan mekanisme alokasi sumber daya 
yang terpadu berbasis kebutuhan pembangunan. Koordinasi antara BAZNAS, BWI, Kementerian 
Keuangan, Kementerian PPN/Bappenas, dan kementerian teknis masih sering bersifat ad-hoc dan belum 
terinstitusionalisasi dalam bentuk kerangka kebijakan lintas sektor yang mengikat. Akibatnya, potensi 
komplementaritas antara belanja publik dan dana sosial Islam belum termanfaatkan secara optimal untuk 
mendukung target SDGs. 

Tantangan berikutnya berkaitan dengan kesenjangan kapasitas sumber daya manusia dan literasi 
publik. Pengelolaan instrumen fiskal syariah modern menuntut kompetensi hibrid yang mengintegrasikan 
pemahaman fiqh mu‘āmalāt dengan keahlian manajemen keuangan, investasi sosial, analisis risiko, serta 
pengukuran dampak berkelanjutan (Ascarya, 2021). Ketersediaan SDM dengan profil multidisipliner 
seperti ini masih terbatas, baik pada level regulator maupun operator lembaga ZISWAF. Di sisi lain, 
literasi masyarakat mengenai potensi wakaf produktif dan zakat pemberdayaan juga belum memadai. 
Persepsi tradisional yang memandang wakaf sebatas tanah untuk masjid atau pemakaman, serta zakat 
sebagai bantuan konsumtif jangka pendek, menghambat transformasi menuju model filantropi produktif 
yang berorientasi pembangunan. Rendahnya literasi ini berdampak pada terbatasnya partisipasi publik, 
inovasi produk, dan mobilisasi dana dalam skala yang diperlukan untuk mendukung target SDGs. 

Aspek krusial lainnya adalah defisit sistem pengukuran dan akuntabilitas dampak. Untuk 
membangun kepercayaan publik dan menarik kolaborasi pendanaan berskala besar, lembaga pengelola 
zakat dan wakaf harus mampu menunjukkan kontribusi terukur terhadap indikator pembangunan. 
Namun praktik pelaporan yang berkembang masih didominasi oleh pendekatan berbasis input dan 
output—seperti jumlah dana terhimpun atau jumlah penerima manfaat—dan belum berfokus pada 
outcome serta impact jangka panjang (Wahab & Rahman, 2021). Standar pengukuran dampak seperti 
Social Return on Investment (SROI) belum teradaptasi secara luas dalam konteks ZISWAF. Ketiadaan 
data baseline yang kuat, sistem monitoring dan evaluasi yang terintegrasi, serta mekanisme audit dampak 
yang independen menyulitkan penilaian efektivitas program dan perbandingan kinerja antar lembaga. 
Kondisi ini membatasi peluang integrasi ZISWAF ke dalam kerangka pembiayaan pembangunan nasional 
yang berbasis bukti (evidence-based policy). 

Selain faktor teknis, dimensi politik-ekonomi juga menjadi kendala signifikan. Kebijakan fiskal 
tidak pernah berada dalam ruang hampa, melainkan dipengaruhi oleh tarik-menarik kepentingan, siklus 
elektoral, dan orientasi jangka pendek pemerintah (Khan, 2015). Agenda pertumbuhan ekonomi yang 
berorientasi cepat sering kali mengabaikan prinsip pemerataan dan keberlanjutan yang menjadi inti fiskal 
syariah dan SDGs. Upaya mengintegrasikan ZISWAF ke dalam ekosistem APBN dapat memunculkan 
resistensi dari aktor yang berkepentingan mempertahankan struktur anggaran konvensional atau 
memandang instrumen syariah sebagai kompetitor. Di samping itu, belum adanya konsensus politik 
mengenai posisi dana keagamaan dalam sistem keuangan publik menimbulkan dilema tata kelola, 
khususnya terkait isu independensi, akuntabilitas, dan mekanisme koordinasi. 

Berbagai tantangan tersebut menunjukkan bahwa sinergi fiskal syariah dan SDGs memerlukan 
reformasi struktural yang melampaui pendekatan parsial. Diperlukan harmonisasi regulasi yang 
menghubungkan ekosistem ZISWAF dengan kerangka perencanaan dan penganggaran nasional, 
penguatan kapasitas kelembagaan berbasis profesionalisme, serta pembangunan sistem pengukuran 
dampak yang kredibel. Tanpa langkah strategis tersebut, potensi besar instrumen fiskal syariah akan tetap 
terfragmentasi dan belum mampu memberikan kontribusi optimal terhadap pencapaian pembangunan 
berkelanjutan. 
Strategi Penguatan Sinergi: Rencana Aksi Menuju Konvergensi Efektif 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 70 

Mengatasi berbagai tantangan dalam integrasi kebijakan fiskal syariah dan SDGs menuntut 
strategi yang bersifat komprehensif, sistematis, serta melibatkan kolaborasi lintas pemangku kepentingan. 
Pendekatan parsial dan sektoral tidak lagi memadai karena persoalan yang dihadapi mencakup dimensi 
hukum, kelembagaan, teknologi, hingga transformasi sosial-budaya. Oleh sebab itu, diperlukan kerangka 
kebijakan yang mampu menjembatani ekosistem keuangan publik konvensional dengan instrumen 
keuangan sosial Islam secara terpadu. 

Langkah fundamental yang harus ditempuh adalah harmonisasi kebijakan dan penguatan 
kerangka hukum. Pemerintah perlu memasukkan instrumen fiskal syariah secara eksplisit ke dalam 
arsitektur perencanaan pembangunan nasional, seperti RPJMN dan Rencana Aksi Nasional SDGs, 
sehingga ZISWAF tidak lagi diposisikan sebagai sektor karitatif pinggiran, melainkan sebagai bagian 
integral dari strategi pembiayaan pembangunan. Reformasi regulasi diperlukan melalui penyusunan 
perangkat hukum yang lebih integratif, misalnya Undang-Undang tentang Pengelolaan Keuangan Sosial 
Islam yang mengatur mekanisme koordinasi, pertukaran data, serta skema pembiayaan bersama (blended 
finance) antara APBN/APBD dan dana ZISWAF. Skema dana pendamping (matching fund) dari 
pemerintah untuk program zakat dan wakaf yang selaras dengan prioritas SDGs dapat menjadi stimulus 
efektif guna meningkatkan skala dan keberlanjutan program (Sarea, 2012). Harmonisasi ini juga perlu 
diikuti dengan penyusunan peta jalan nasional yang menghubungkan indikator kinerja ZISWAF dengan 
target SDGs secara terukur. 

Transformasi berikutnya berkaitan dengan digitalisasi, inovasi keuangan, dan pemanfaatan 
teknologi. Revolusi industri 4.0 membuka peluang besar untuk meningkatkan efisiensi, inklusi, dan 
transparansi pengelolaan dana sosial Islam. Pengembangan Sistem Informasi Zakat dan Wakaf Nasional 
yang terintegrasi dengan sistem perpajakan, perbankan, serta data kependudukan akan menyederhanakan 
proses pembayaran, meminimalkan duplikasi penerima manfaat, dan menyediakan basis data real-time 
untuk perencanaan berbasis bukti. Pemanfaatan teknologi blockchain dapat menciptakan distributed 
ledger yang memungkinkan pelacakan dana wakaf secara end-to-end, dari wakif hingga proyek akhir, 
sehingga memperkuat akuntabilitas dan kepercayaan publik (Hassan et al., 2020). Di sektor pasar modal 
syariah, penerbitan instrumen Sukuk Berkelanjutan seperti Green Sukuk dan SDG Sukuk perlu diperluas 
dengan standar pelaporan dampak lingkungan dan sosial yang ketat agar benar-benar berkontribusi pada 
transisi ekonomi hijau dan inklusif. 

Aspek krusial lainnya adalah penguatan tata kelola, transparansi, dan akuntabilitas. Prinsip good 
governance harus menjadi fondasi wajib bagi seluruh lembaga pengelola ZISWAF. Implementasi standar 
akuntansi syariah seperti PSAK 109, audit ganda—keuangan dan syariah—oleh lembaga independen, 
serta publikasi laporan tahunan yang memuat kinerja finansial dan capaian dampak sosial-lingkungan 
merupakan prasyarat untuk meningkatkan legitimasi institusional (IFSB, 2022). Landasan etik tata kelola 
ini sejalan dengan tuntunan Nabi Muhammad SAW mengenai amanah pengelolaan harta umat: 

 

وَالْوُسْطَىَبِِلسَّبَّابةَََِمَالِكٌََوَأَشَارَََ«الْْنََّةََِفََِكَهَاتَيْنَََِوَهُوَََأَنَََلِغَيْْهََِِأوَََْلَهََُالْيَتِيمََِكَافِلَُ  

 
“Penanggung jawab anak yatim, baik untuk dirinya maupun untuk orang lain, aku dan dia seperti 

dua jari ini di surga.” Dan Malik memberi isyarat dengan jari telunjuk dan jari tengah (H.R. Muslim). 
Pesan profetik tersebut menegaskan bahwa pengelolaan dana publik berbasis syariah bukan 

sekadar aktivitas administratif, melainkan amanah moral yang menuntut profesionalisme, integritas, dan 
orientasi pada kemaslahatan jangka panjang. Strategi berikutnya adalah investasi berkelanjutan pada 
pembangunan kapasitas dan edukasi publik. Ketersediaan SDM dengan kompetensi hibrid harus 
dipercepat melalui integrasi kurikulum ekonomi-keuangan syariah, kebijakan fiskal, dan pembangunan 
berkelanjutan di perguruan tinggi maupun lembaga pelatihan aparatur negara. Program sertifikasi profesi 
bagi amil zakat, nazhir wakaf, serta manajer investasi sosial perlu distandardisasi agar tercipta ekosistem 
profesional yang kredibel. Di tingkat akar rumput, diperlukan gerakan literasi masif untuk mengubah 
paradigma masyarakat dari pola karitas konsumtif menuju filantropi produktif dan investasi sosial. Peran 
ulama, organisasi keagamaan, media, dan platform digital sangat strategis dalam membangun kesadaran 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal… 

 

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 71 

bahwa ZISWAF merupakan instrumen transformasi peradaban yang sejalan dengan misi Islam sebagai 

raḥmatan lil ‘ālamīn. 
Lebih jauh, keberhasilan strategi ini mensyaratkan terbentuknya kolaborasi multi-pihak yang 

inklusif. Pemerintah, otoritas keuangan, lembaga ZISWAF, sektor swasta, akademisi, dan organisasi 
masyarakat sipil perlu membangun ekosistem kemitraan berbasis kepercayaan dan pembagian peran yang 
jelas. Model public–social–private partnership dapat dikembangkan untuk membiayai sektor prioritas 
seperti kesehatan, pendidikan, energi terbarukan, dan pemberdayaan UMKM. Dengan sinergi tersebut, 
instrumen fiskal syariah tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap, tetapi dapat menjadi pilar utama 
pembiayaan pembangunan yang adil, berkelanjutan, dan berorientasi pada kemuliaan manusia. 
 
CONCLUSION 

Kebijakan fiskal syariah yang berlandaskan maqāṣid al-sharī‘ah merupakan kerangka strategis 
yang relevan untuk mendukung pembangunan ekonomi berkelanjutan. Instrumen zakat, wakaf produktif, 
dan belanja negara yang berkeadilan memiliki keselarasan substansial dengan target Sustainable 
Development Goals (SDGs), khususnya dalam pengentasan kemiskinan, pengurangan ketimpangan, 
peningkatan akses pendidikan dan kesehatan, serta perlindungan lingkungan. Sinergi tersebut tidak hanya 
bersifat konseptual, tetapi telah mulai terimplementasi melalui berbagai praktik di Indonesia dan negara 
Muslim lainnya. Namun demikian, optimalisasi peran fiskal syariah masih menghadapi kendala berupa 
fragmentasi regulasi, keterbatasan kapasitas kelembagaan, serta belum kuatnya sistem pengukuran 
dampak berbasis SDGs. Oleh karena itu, diperlukan harmonisasi kebijakan, penguatan tata kelola dan 
digitalisasi ZISWAF, serta kolaborasi lintas pemangku kepentingan agar instrumen fiskal syariah dapat 
terintegrasi secara efektif ke dalam arsitektur pembangunan nasional. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Antonio, M. S., & Ascarya, A. (2021). Islamic economics and finance: An epistemological approach. CIFP. 

Ascarya,A. (2022). The missing link of Islamic monetary and financial policy: Integration of maqāṣid al-sharī‘ah 

into policy framework. Islamic Economic Studies, 29(1), 2-23. 

Auda,J. (2019). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. IIIT. 

BAZNAS.(2021). Strategic roadmap of zakat integration for Sustainable Development Goals (SDGs) in Indonesia. 

BAZNAS Center of Strategic Studies. 

BAZNAS.(2022). Laporan Statistik Zakat Nasional 2022. Badan Amil Zakat Nasional. 

Chapra,M. U. (2016). The future of economics: An Islamic perspective. Kube Publishing. 

Creswell,J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches 

(4th ed.). SAGE Publications. 

Hassan,M. K., Khan, A. H., & Ngow, T. (2020). Is zakat effective to alleviate poverty in a Muslim country? A case 

study of Indonesia and Malaysia. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, 6(1), 135-160. 

IMF.(2021). Fiscal monitor: A fair shot. International Monetary Fund. 

Islahi,A. A. (2021). History of Islamic economic thought: Contributions of Muslim scholars to economic thought 

and analysis. Edward Elgar Publishing. 

Kahf,M. (2020). Islamic economics: Notes on definition and methodology. IIUM Journal of Economics and 

Management, 28(1), 1-22. 

Mohieldin,M., Iqbal, Z., Rostom, A., & Fu, X. (2021). The role of Islamic finance in financing sustainable 

development. In Handbook of Islamic banking (pp. 425-442). Edward Elgar Publishing. 

Sachs,J. D. (2015). The age of sustainable development. Columbia University Press. 

UNDP.(2022). Human development report 2021/2022: Uncertain times, unsettled lives. United Nations 

Development Programme. 

World Bank.(2023). Global economic prospects. The World Bank Group. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

