'.) Check for updates

Journal Islamic Economic (Vol. 1) (No. 1) January 2026 p-ISSN: xxxx-xXXX
https://ummulquro.id/index.php /jii e-ISSN: xxxx-xXXX

Sinergi Kebijakan Fiskal Syariah dan Pembangunan Ekonomi Berkelanjutan

Nikmatul Masruroh
Universitas Islam Negeri Kiai Achmad Shiddiq, Jember, Indonesia

Email: nikmatul123@gmail.com

Received: November 12, 2025. Accepted: Desember 28, 2025. Published: January 18, 2026

ABSTRACT

The importance of sharia fiscal policy in responding to the challenges of sustainable development is increasingly
relevant in the context of a global economy fraught with uncertainty and growing inequality (Wozrld Bank, 2023).
Conventional fiscal policy often focuses on short-term economic growth, while sustainable development requires
a holistic and intergenerational approach. Sharia fiscal policy, with its strong foundation of ethics and distributive
justice, offers an alternative paradigm. The purpose of this study is to analyze in depth the conceptualization,
mechanisms, and practices of synergy between sharia fiscal instruments and the sustainable development agenda.
This study uses qualitative methods with a systematic literature review and normative-exploratory analysis
approach. Data are sourced from primary Islamic economic literature, policy documents, and reports from Islamic
financial institutions and international organizations. The findings show that Islamic fiscal instruments such as
zakat, waqf, and Sharia-based government spending have significant potential to simultanecously address the
economic, social, and environmental dimensions of sustainable development, with Maqashid Sharia and SDGs as
the unifying framework. The main policy implications emphasize the need for regulatory harmonization,
institutional strengthening, and digitization and governance improvement to maximize the potential of these
synergies. This study contributes to the enrichment of applied Islamic economics literature and provides a roadmap
for policymakers.

Keywords: Sharia Fiscal Policy, Sustainable Development, Maqgashid Sharia, SDGs, Islamic Economics.

ABSTRAK

Latar belakang pentingnya kebijakan fiskal syariah dalam menjawab tantangan pembangunan berkelanjutan semakin relevan dalam
konteks ekonomi global yang penub ketidakpastian dan meningkatnya kesenjangan(World Bank, 2023). Kebijakan fiskal
konvensional seringkali terfokus pada pertumbuhan ekonomi jangka pendek, sementara pembangunan berkelanjutan memerinkan
pendekatan yang holistik dan berkeadilan antargenerasi. Kebijakan fiskal syariah, dengan fondasi etika dan keadilan distributif
yang kuat, menawarkan paradigma alternatif. Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam konseptualisasi,

mekanisme, dan praktik sinergi antara instrumen fiskal syariah dan agenda pembangunan berkelanjutan. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka sistematis dan analisis normatif-eksploratif. Data bersumber dari
literatur primer ekonomi Islam, dokumen kebijakan, serta laporan institusi kenangan syariah dan organisasi internasional. Lemuan
penelitian menunjukkan babwa instrumen fiskal syariab seperti akat, wakaf, dan belanja pemerintah berbasis syariab memiliki
potensi signifikan untuk menangani dimensi ekonomi, sosial, dan lingkungan dari pembangunan berkelanjutan secara simultan,

dengan Magashid Syariah dan SDGs sebagai kerangka pemersatu. Implikasi kebijakan utama menekankan perlunya barmonisasi
regulasi, penguatan kelembagaan, serta digitalisasi dan peningkatan tata kelola untuk memaksimalkan potensi sinergi tersebut.

Penelitian ini berkontribusi pada pengayaan literatur ekonomi Islam terapan dan memberikan peta jalan bagi pengambil kebijakan.

Kata kunci:Kebijakan Fiskal Syariah, Pembangunan Berkelanjutan, Magashid Syariah, SDGs, Ekonomi Islam.

INTRODUCTION

Dunia saat ini menghadapi tantangan pembangunan ekonomi berkelanjutan yang bersifat
multidimensi, terutama di negara berkembang, berupa kemiskinan struktural, ketimpangan pendapatan,
degradasi lingkungan, serta ketahanan sistem kesehatan (UNDP, 2022). Dalam situasi tersebut, kebijakan
fiskal menjadi instrumen utama pemerintah untuk mengalokasikan sumber daya, mendistribusikan
pendapatan, dan menstabilkan perekonomian guna mendorong kesejahteraan jangka panjang (IMF,
2021). Meskipun demikian, efektivitas kebijakan fiskal konvensional sering kali dibatasi oleh paradigma

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 63


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:nikmatul123@gmail.com
https://ummulquro.id/index.php/jii

Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

pertumbuhan semata serta tekanan politik jangka pendek yang kurang mempertimbangkan dimensi
keadilan sosial dan keberlanjutan ekologis.

Dalam konteks inilah pendekatan fiskal syariah yang berlandaskan pada nilai-nilai keadilan (al-
‘adl), kemaslahatan (al-mashlahah), dan kepedulian terhadap lingkungan (thya’ al-mawat) menjadi sangat
relevan. Al-Qur’an menegaskan prinsip keseimbangan (mizan) dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk
aktivitas ekonomi:

uru\\jﬂ;\gmu SRERS OM\JV#Y\ u,d\c’,bjg Lgxs; sleldlg

“Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan neraca (keadilan), agar kamu tidak
melampaui batas tentang neraca itu. Dan tegakkanlah timbangan itu dengan adil dan janganlah kamu
mengurangi neraca itu.” (QS. Ar-Rahman:

Ayat tersebut menjadi fondasi filosofis bahwa kebijakan ekonomi harus dibangun di atas keadilan,
keseimbangan, dan keberlanjutan. Oleh karena itu, eksplorasi sinergi antara kebijakan fiskal syariah dan
pembangunan berkelanjutan bukan sekadar alternatif konseptual, melainkan kebutuhan strategis untuk
merespons tantangan kontemporer secara komprehensif.

Kebijakan fiskal dalam perspektif ekonomi Islam dipahami sebagai strategi pemerintah dalam
mengelola penerimaan dan pengeluaran negara sesuai prinsip syariah guna mencapai tujuan sosio-
ekonomi yang berkeadilan (Kahf, 2020). Orientasinya tidak terbatas pada stabilisasi makro dan efisiensi
alokasi, tetapi meneckankan pencapaian keadilan distributif (al-‘adalah al-iqtiSadiyyah), pemenuhan
kebutuhan dasar (al-hajat al-asasiyyah), serta realisasi kemaslahatan umum (jalb al-masalih) (Islahi, 2021).
Instrumen fiskal syariah mencakup zakat, wakaf, kharaj, jizyah, dan pengelolaan kepemilikan publik (al-

milkiyyah al-ammah). Zakat memiliki fungsi redistributif yang eksplisit sebagaimana ditegaskan dalam
firman Allah:

Rapbeotdl 35 0 o 35 G5 S50 5 2208 allgally Wil Gl ceste cpdll) B63 G

“Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang miskin, amil zakat, para muallaf
yang dibujuk hatinya, untuk memerdekakan hamba sahaya, orang yang berutang, untuk jalan Allah dan
untuk orang yang sedang dalam perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah; dan Allah
Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.” (QS. At-Taubah: 60).

Sementara itu, wakaf sebagai instrumen filantropi berkelanjutan memiliki potensi besar dalam
pembiayaan public goods, sebagaimana sabda Rasulullah SAW:

asfwcijwcha::&ju s B30 1o e V) alis {557 53 G 1Y)

“Apabila anak Adam meninggal dunia maka terputuslah amalnya kecuali tiga perkara: sedekah
jariyah, ilmu yang bermanfaat, dan anak saleh yang mendoakannya.” (HR. Muslim).

Konsep wakaf produktif merupakan manifestasi nyata dari “sedekah jariyah” yang menopang
keberlanjutan pembiayaan pembangunan. Pembangunan berkelanjutan didefinisikan sebagai
pembangunan yang memenuhi kebutuhan generasi masa kini tanpa mengorbankan kemampuan generasi
mendatang untuk memenuhi kebutuhannya (Brundtland Commission, 1987). Konsep ini bertumpu pada
tiga pilar utama: pertumbuhan ekonomi inklusif, keadilan sosial, dan perlindungan lingkungan (Sachs,
2015). Agenda Sustainable Development Goals (SDGs) 2030 dengan 17 tujuan dan 169 target menjadi
kerangka operasional global untuk mewujudkan pembangunan tersebut. Dalam perspektif Islam, gagasan
ini sejalan dengan konsep al-isti‘mar (pemakmuran bumi) yang bertanggung jawab sebagaimana
ditegaskan dalam ayat:

e iy ot o3 ST
“Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu sebagai pemakmurnya.”
(QS. Hud: 61).
Tujuan akhir pembangunan dalam Islam adalah tercapainya al-falah, yaitu kesejahteraan holistik
dunia dan akhirat (Chapra, 2010).

64 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal...

Kerangka normatif yang menghubungkan antara kebijakan fiskal syariah dan pembangunan
berkelanjutan dapat diturunkan dari Maqasid Syariah. Al-Ghazali dan Asy-Syatibi mengklasifikasikan
tujuan syatiah ke dalam lima petlindungan dasar (al-daruriyyat al-khams): agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta (Auda, 2019). Kelima dimensi ini memiliki relevansi langsung dengan indikator SDGs:
perlindungan jiwa berkaitan dengan kesehatan dan pengentasan kemiskinan; perlindungan akal
berhubungan dengan pendidikan dan inovasi; perlindungan harta beririsan dengan keadilan ekonomi;
sedangkan perlindungan keturunan dan agama berkaitan dengan kohesi sosial dan kualitas moral
masyarakat. Dengan demikian, Maqasid Syariah menawarkan lensa evaluatif yang lebih holistik dibanding
pendekatan utilitarian konvensional karena memasukkan dimensi etik-spiritual dalam agenda
keberlanjutan.

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji hubungan antara instrumen keuangan Islam dan
pembangunan. Hassan et al. (2020) menunjukkan bahwa zakat berkontribusi signifikan terhadap
penurunan kemiskinan dan ketimpangan di Indonesia dan Malaysia. Mohieldin et al. (2021) mengungkap
potensi wakaf dalam mendukung pembiayaan SDGs, khususnya sektor kesehatan dan pendidikan.
Ascarya (2022) mengelaborasi integrasi Maqasid Syariah dalam kebijakan moneter dan fiskal bank sentral.
Meskipun demikian, kajian yang ada masih bersifat parsial dan cenderung berfokus pada instrumen
tertentu seperti zakat dan wakaf. Belum terdapat sintesis komprehensif yang memetakan seluruh
instrumen fiskal syariah terhadap spektrum SDGs sekaligus menganalisis tantangan kelembagaan dan
strategi sinerginya dalam satu kerangka terpadu. Celah akademik inilah yang hendak diisi oleh penelitian
ini.

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menganalisis konstruksi konseptual
kebijakan fiskal syariah dalam mendukung pembangunan berkelanjutan, mengkaji bentuk sinergi
operasional antara instrumen fiskal syariah dengan agenda SDGs, serta mengidentifikasi tantangan dan
strategi penguatan implementasinya dalam konteks kelembagaan kontemporer. Secara teoretis, studi ini
diharapkan memperkaya diskursus integrasi antara Maqasid Syariah dan pembangunan berkelanjutan.
Secara praktis, temuan penelitian diharapkan menjadi rujukan bagi pemerintah, otoritas keuangan syariah,
serta lembaga filantropi Islam seperti BAZNAS, LAZ, dan BWI dalam merancang kebijakan fiskal yang
lebih inklusif, berkeadilan, dan berorientasi keberlanjutan.

METHOD

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif dengan pendekatan systematic literature review serta
analisis normatif—eksploratif. Pendekatan kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti untuk
mengeksplorasi konsep secara mendalam, membangun argumentasi teoretis, dan memahami fenomena
sosial-ekonomi yang bersifat kompleks dan kontekstual (Creswell & Poth, 2018). Analisis normatif
digunakan untuk menilai kesesuaian konstruksi kebijakan fiskal dengan prinsip-prinsip syariah dan
Magqasid Syariah, sedangkan analisis eksploratif diarahkan untuk mengidentifikasi pola, model konseptual,
serta peluang sinergi antara instrumen fiskal syariah dan agenda pembangunan berkelanjutan.

Data yang digunakan dalam penelitian ini sepenuhnya berupa data sekunder yang diperoleh dari
beberapa sumber utama. Pertama, literatur primer ekonomi Islam yang meliputi Al-Qur’an, hadis, serta
karya klasik dan kontemporer yang relevan dengan tema kebijakan fiskal dan pembangunan. Kedua,
artikel jurnal ilmiah internasional bereputasi di bidang ekonomi Islam, pembangunan berkelanjutan, dan
kebijakan publik. Ketiga, dokumen kebijakan dan laporan resmi yang diterbitkan oleh pemerintah
Indonesia seperti Kementerian Keuangan, Bappenas, BAZNAS, dan Badan Wakaf Indonesia, serta
publikasi lembaga internasional seperti World Bank, IMF, UNDP, dan Islamic Development Bank.
Keempat, data statistik dan #we series yang berkaitan dengan kinerja pengelolaan zakat, wakaf, serta
capaian indikator Sustainable Development Goals.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi yang terstruktur. Peneliti
melakukan penelusuran literatur menggunakan kata kunci spesifik pada basis data akademik seperti
Google Scholar, Scopus, dan Web of Science untuk memperoleh artikel yang relevan dan mutakhir.
Literatur yang terkumpul kemudian diseleksi berdasarkan kriteria inklusi berupa relevansi tema,
kredibilitas penerbit, serta keterbaruan publikasi. Selain itu, dilakukan kajian mendalam terhadap
dokumen kebijakan fiskal dan laporan kelembagaan guna memperoleh gambaran empiris mengenai

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 65


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

praktik aktual. Data statistik dikumpulkan dari sumber resmi yang memiliki otoritas dan reliabilitas tinggi
untuk mendukung analisis konseptual.

Analisis data dilakukan dengan mengombinasikan content analysis dan thematic analysis. 'Tahap
pertama berupa gpen coding, yaitu proses identifikasi konsep-konsep kunci dari literatur terkait kebijakan
fiskal syariah, Maqasid Syariah, dan SDGs. Tahap kedua adalah axia/ coding untuk menghubungkan
konsep-konsep tersebut ke dalam kategori tematik yang lebih luas, seperti keterkaitan zakat dengan SDG
1 tentang pengentasan kemiskinan atau wakaf dengan SDG 4 mengenai pendidikan berkualitas. Tahap
ketiga berupa selective coding yang bertujuan mengintegrasikan berbagai kategori menjadi narasi analitis yang
koheren mengenai model sinergi kebijakan fiskal syariah dan pembangunan berkelanjutan. Selanjutnya
dilakukan gap analysis untuk mengidentifikasi kesenjangan konseptual maupun kelembagaan sehingga
dapat dirumuskan strategi penguatan implementasi secara lebih kontekstual.

Keabsahan temuan dijaga melalui triangulasi sumber dan triangulasi teori, yaitu dengan
membandingkan berbagai perspektif dari literatur ekonomi Islam, studi pembangunan, serta dokumen
kebijakan. Pendekatan ini diharapkan mampu menghasilkan konstruksi analitis yang valid, sistematis, dan
dapat dipertanggungjawabkan secara akademik, sekaligus relevan bagi perumusan kebijakan publik
berbasis nilai-nilai syariah.

RESULTS AND DISCUSSION
Peran Instrumen Fiskal Syariah dalam Pembangunan Berkelanjutan: Analisis Filosofis dan
Operasional

Kebijakan fiskal dalam perspektif ekonomi syariah berfungsi tidak hanya sebagai instrumen
mobilisasi dan alokasi sumber daya, tetapi lebih mendasar sebagai mekanisme untuk mewujudkan
keadilan distributif (al-‘adalah al-tawzi‘iyyah), stabilitas sosial, dan pencapaian kemaslahatan manusia yang
holistik (Chapra, 2008). Landasan filosofisnya berakar pada konsep kepemilikan (al-milkiyyah) dalam
Islam, di mana kepemilikan hakiki berada pada Allah SWT, sedangkan manusia bertindak sebagai
pemegang amanah (mustakhlaf). Implikasi dari prinsip ini adalah bahwa pengelolaan harta—baik oleh
individu maupun negara—harus tunduk pada nilai keadilan, pencegahan penumpukan kekayaan pada
segelintir kelompok, serta jaminan pemenuhan kebutuhan dasar seluruh warga. Prinsip tersebut
ditegaskan dalam Al-Qur’an:

i i 5 0,8 055 Y o5
“Supaya harta itu jangan hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di antara kamu.” (Q.S.
Al-Hasyr [59]: 7).

Atas dasar itu, instrumen fiskal syariah seperti zakat, wakaf, dan pengaturan belanja publik
(nafaqah al-dawlah) dirancang sebagai perangkat aktif untuk mencapai pembangunan yang berkeadilan
dan berkelanjutan. Zakat menempati posisi sentral sebagai instrumen fiskal primer dalam Islam dengan
karakteristik normatif yang jelas: bersifat wajib (fard), memiliki nisab dan haul, serta distribusi yang terarah
kepada delapan asnaf. Dalam kerangka Tujuan Pembangunan Berkelanjutan, zakat memiliki relevansi
langsung dengan SDG 1 tentang penghapusan kemiskinan dan SDG 10 mengenai pengurangan
ketimpangan. Keunggulan zakat tidak hanya terletak pada mekanisme transfer pendapatan, tetapi pada
potensinya melakukan transformasi sosial-ekonomi, yakni mengubah status mustahiq menjadi muzakki.

Oleh karena itu, orientasi pengelolaan zakat perlu bergeser dari pola konsumtif (‘atiyyah) menuju
pola produktif (tanmiyyah) dan pemberdayaan (taumir). Implementasi program berupa modal usaha
mikro betbasis syariah melalui skema qard hasan atau mudharabah, pelatihan keterampilan, serta
pendampingan bisnis berkelanjutan terbukti mampu meningkatkan kapasitas produktif mustahiq (Huda
et al., 2017). Pendekatan ini sejalan dengan maqasid al-shati‘ah, khususnya hifz al-mal yang tidak sekadar
proteksi kepemilikan, tetapi juga petluasan akses untuk mengembangkan harta, serta hifz al-nafs melalui
jaminan pemenuhan kebutuhan hidup yang layak (Auda, 2008). Pengalaman Indonesia melalui program
Zakat Community Development (ZCD) BAZNAS menunjukkan adanya peningkatan indeks

kesejahteraan rumah tangga, lahirnya usaha mikro baru, dan penguatan ketahanan pangan lokal yang
berkontribusi pada pencapaian SDG 1, 2, dan 8 (BAZNAS, 2022).

66 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal...

Di sisi lain, wakaf merupakan instrumen fiskal yang paling inheren dengan gagasan keberlanjutan
karena bertumpu pada prinsip menahan pokok harta (habs al-asl) dan mengalirkan manfaatnya (tasbil al-
manfa‘ah). Wakaf berfungsi sebagai dana abadi yang mampu membiayai layanan publik lintas generasi.
Sejarah peradaban Islam memperlihatkan kontribusi besar wakaf dalam pendirian universitas, rumah
sakit, jaringan irigasi, dan berbagai infrastruktur sosial (Cizakca, 1998). Dalam konteks SDGs, wakaf
produktif (waqf istithmari) dapat menjadi sumber pembiayaan jangka panjang: wakaf pendidikan (waqf
al-im) mendukung SDG 4, wakaf keschatan (waqf al-sihhah) menopang SDG 3, sedangkan inovasi
wakaf lingkungan (waqf al-b’ah) seperti wakaf hutan, lahan organik, dan sumber air berkontribusi pada
SDG 6, 13, dan 15 (Mohsin et al., 20106). Spirit keberlanjutan wakaf berakar pada sabda Nabi SAW:

AR cju,u”\‘mca::;vuj\%uuwwm 36 g V) Al 2 gl Sy Sy

“Jika seseorang meninggal dunia, maka terputuslah amalannya kecuali tiga perkara: sedekah
jariyah, ilmu yang bermanfaat, atau anak saleh yang mendoakannya.” (H.R. Muslim). Wakaf merupakan
bentuk paling nyata dari al-sadaqah al-jariyah yang menjamin kesinambungan manfaat sosial.

Belanja publik dalam kerangka fiskal syariah juga memegang peran strategis. Nafaqah al-dawlah
harus didasarkan pada prinsip maslahah, keadilan, dan larangan tegas terhadap israf serta tabdzir. Allah
SWT berfirman:

) Szl 5185 bl DI 1567 5 3] &) L i A Y5 Lt 635 Gy i 8 15
g

“Dan berikanlah haknya kepada kerabat dekat, juga kepada orang miskin dan orang yang dalam
perjalanan; dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros. Sesungguhnya orang-
orang yang pemboros itu adalah saudara-saudara setan dan setan itu sangat ingkar kepada Tuhannya.”
(Q.S. Al-Isra’ [17]: 26-27).

Prinsip ini menuntut agar anggaran negara diprioritaskan pada sektor yang memberikan
kemaslahatan publik terluas: pendidikan dan kesehatan universal, infrastruktur dasar, jaminan sosial, riset
teknologi bersih, serta perlindungan lingkungan. Keteladanan Khalifah Umar bin Abdul Aziz yang
berhasil mewujudkan pemerataan ekonomi hingga sulit ditemukan mustahiq zakat menggambarkan
efektivitas kebijakan fiskal yang adil dan berorientasi rakyat (Ahmad, 2004). Dalam konteks kontemporer,
nilai tersebut dapat diterjemahkan ke dalam praktik gender-responsive budgeting, green budgeting, serta
penganggaran berbasis kinetja yang menekankan capaian outcome dan dampak keberlanjutan.

Secara keseluruhan, integrasi zakat, wakaf, dan belanja publik menunjukkan bahwa kebijakan
fiskal syariah memiliki arsitektur yang kompatibel dengan agenda pembangunan berkelanjutan. Ketiganya
tidak berdiri sendiri, melainkan membentuk ekosistem fiskal yang saling melengkapi: zakat berfungsi
sebagai mekanisme redistribusi dan pemberdayaan jangka menengah, wakaf menyediakan pembiayaan
jangka panjang yang stabil, sedangkan belanja publik memastikan intervensi negara yang berkeadilan dan
bebas pemborosan. Sinergi inilah yang memungkinkan terciptanya model pembangunan yang tidak hanya
mengejar pertumbuhan ekonomi, tetapi juga keadilan sosial, ketahanan ekologis, dan keberlanjutan
antargenerasi.

Integrasi Fiskal Syariah dengan Agenda SDGs: Konvergensi Prinsip dan Praktik

Terdapat keselarasan struktural yang mendalam antara maqasid al-shariah dan prinsip-prinsip
yang mendasari Sustainable Development Goals (SDGs). Maqasid klasik yang berorientasi pada
petlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta—serta pengembangannya dalam literatur
kontemporer yang mencakup nilai keadilan, kebebasan, dan penghormatan terhadap martabat manusia—
memiliki irisan substantif dengan tiga pilar utama SDGs, yaitu dimensi sosial, ekonomi, dan lingkungan
(Dusuki & Bouheraoua, 2011). Keselarasan ini menunjukkan bahwa pembangunan berkelanjutan
bukanlah konsep yang asing bagi tradisi Islam, melainkan memiliki akar normatif yang kuat dalam
epistemologi syariah.

Pada dimensi sosial-ekonomi, SDG 1, SDG 2, dan SDG 8 yang berfokus pada penghapusan
kemiskinan, pengentasan kelaparan, serta penciptaan pertumbuhan ekonomi yang layak memiliki
korespondensi langsung dengan prinsip hifz al-mal dan hifz al-nafs. Kedua maqasid tersebut menegaskan
kewajiban negara dan masyarakat untuk menjamin terpenuhinya kebutuhan dasar serta menyediakan

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 67


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

akses yang adil terhadap kesempatan ekonomi produktif. Selanjutnya, SDG 3 dan SDG 4 mengenai
kesehatan dan pendidikan merupakan manifestasi operasional dari hifz al-nafs dan hifz al-‘aql, karena
kualitas kesehatan dan pengembangan kapasitas intelektual merupakan prasyarat bagi terwujudnya
martabat manusia. Sementara itu, SDG 5, SDG 10, dan SDG 16 yang mengusung kesetaraan gender,
pengurangan ketimpangan, serta penguatan institusi keadilan merefleksikan prinsip al-‘adl yang menjadi
poros seluruh maqasid. Pada ranah ekologis, SDG 6, SDG 7, SDG 13, SDG 14, dan SDG 15 beririsan
dengan konsep manusia sebagai khalifah di bumi dan larangan berbuat kerusakan (fasad), yang secara
kolektif terkait dengan hifz al-nafs dan hifz al-mal dalam makna yang lebih luas, yakni petlindungan
keberlanjutan sumber daya bagi generasi mendatang.

Keselarasan normatif tersebut mulai diterjemahkan ke dalam praktik kelembagaan. Di Indonesia,
BAZNAS mengembangkan peta jalan “Zakat untuk SDGs” sebagai kerangka integrasi antara distribusi
zakat dan indikator pembangunan nasional. Laporan kelembagaan menunjukkan bahwa program
beasiswa berkontribusi pada SDG 4, program agribisnis komunitas mendukung SDG 2 dan SDG 8,
sedangkan intervensi air bersih dan sanitasi menopang SDG 6 (BAZNAS, 2021). Pendekatan ini
menandai pergeseran penting dari paradigma karitatif menuju paradigma pembangunan berbasis dampak
(impact-based zakat management), di mana keberhasilan tidak hanya diukur dari penyerapan dana, tetapi
darti perubahan kesejahteraan multidimensi mustahiq.

Transformasi serupa terjadi pada sektor wakaf. Badan Wakaf Indonesia (BWI) mendorong
inovasi melalui skema Wakaf Uang dan Wakaf Korporasi yang diinvestasikan pada Sukuk Negara maupun
proyek infrastruktur sosial untuk menghasilkan sustainable return bagi pembiayaan rumah sakit, sekolah,
dan pusat pelatihan (Ascarya & Hosen, 2022). Model ini mempetlihatkan bahwa wakaf dapat berfungsi
sebagai social investment fund yang menghubungkan filantropi Islam dengan pasar keuangan modern
tanpa meninggalkan prinsip syariah. Digitalisasi wakaf melalui platform cash waqf linked sukuk juga
membuka akses partisipasi yang lebih luas dan meningkatkan transparansi tata kelola.

Di tingkat global, Islamic Development Bank (IsDB) menjadikan SDGs sebagai inti kerangka
pembangunannya dan berperan sebagai pionir penerbitan Green Sukuk dan SDG Sukuk. Dana yang
dihimpun dialokasikan secara eksklusif untuk proyek energi terbarukan, transportasi ramah lingkungan,
serta akses kesehatan di negara anggota (IsDB, 2020). Inovasi ini menunjukkan konvergensi konkret
antara tujuan syariah dan arsitektur keuangan berkelanjutan internasional. Integrasi antara prinsip risk
sharing, larangan riba, dan orientasi pada aset riil membuat instrumen keuangan syariah relatif lebih
resilien terhadap spekulasi berlebihan, sehingga sejalan dengan agenda stabilitas sistemik SDGs.

Namun, sinergi tersebut tidak bebas dari tantangan. Pertama, masih terdapat fragmentasi tata
kelola antara otoritas fiskal negara dan lembaga filantropi syariah yang menyebabkan duplikasi program
serta rendahnya interoperabilitas data. Kedua, pengukuran dampak zakat dan wakaf terhadap indikator
SDGs belum sepenuhnya menggunakan metodologi yang terstandardisasi secara internasional. Ketiga,
kapasitas investasi wakaf produktif masih terkendala regulasi, manajemen risiko, dan literasi nazir. Oleh
karena itu, diperlukan kerangka integrasi yang lebih sistemik melalui harmonisasi regulasi, impact
measurement framework berbasis maqasid—SDGs, serta penguatan ekosistem keuangan sosial Islam yang
terhubung dengan kebijakan fiskal nasional.

Dengan demikian, hubungan antara maqasid al-shari‘ah dan SDGs bukan sekadar korespondensi
konseptual, tetapi dapat diwujudkan dalam mekanisme operasional yang terukur. Zakat berperan sebagai
instrumen redistribusi dan inklusi sosial, wakaf sebagai pembiayaan jangka panjang berbasis aset,
sedangkan inovasi sukuk hijau dan SDG sukuk menjadi jembatan antara pasar keuangan dan
kemaslahatan publik. Sinergi ketiganya berpotensi membentuk arsitektur pembangunan yang etis,
inklusif, dan berkelanjutan, sekaligus memperkuat relevansi ekonomi syariah dalam tata kelola
pembangunan global.

Tantangan Implementasi Sinergi: Identifikasi Hambatan Struktural dan Kultural

Implementasi sinergi antara kebijakan fiskal syariah dan agenda Sustainable Development Goals
menghadapi tantangan yang bersifat multidimensional. Hambatan tersebut tidak hanya berkaitan dengan
aspek teknis pengelolaan dana, tetapi juga menyentuh persoalan regulasi, kelembagaan, kapasitas sumber
daya manusia, sistem akuntabilitas, serta dinamika politik-ekonomi yang melingkupinya. Kompleksitas ini

68 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal...

menuntut pendekatan integratif agar instrumen fiskal syariah dapat berfungsi optimal sebagai motor
pembangunan berkelanjutan.

Salah satu persoalan mendasar adalah fragmentasi regulasi dan kelembagaan. Di banyak negara
dengan populasi Muslim signifikan, termasuk Indonesia, terdapat dualisme antara sistem fiskal
konvensional yang berbasis pajak dan belanja negara dengan sistem keuangan sosial Islam berupa zakat,
infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF). Keduanya diatur oleh rezim hukum yang berbeda dan dikelola oleh
institusi yang terpisah (Antonio & Ascarya, 2021). Zakat umumnya berada di bawah otoritas keagamaan,
wakaf dikelola oleh badan khusus, sementara perencanaan pembangunan dan penganggaran berada di
bawah kementerian keuangan dan perencanaan nasional. Struktur yang terfragmentasi ini menyebabkan
minimnya sinkronisasi prioritas, tumpang tindih program, serta ketiadaan mekanisme alokasi sumber daya
yang terpadu berbasis kebutuhan pembangunan. Koordinasi antara BAZNAS, BWI, Kementerian
Keuangan, Kementerian PPN /Bappenas, dan kementerian teknis masih sering bersifat ad-hoc dan belum
terinstitusionalisasi dalam bentuk kerangka kebijakan lintas sektor yang mengikat. Akibatnya, potensi
komplementaritas antara belanja publik dan dana sosial Islam belum termanfaatkan secara optimal untuk
mendukung target SDGs.

Tantangan berikutnya berkaitan dengan kesenjangan kapasitas sumber daya manusia dan literasi
publik. Pengelolaan instrumen fiskal syariah modern menuntut kompetensi hibrid yang mengintegrasikan
pemahaman figh mu‘amalat dengan keahlian manajemen keuangan, investasi sosial, analisis risiko, serta
pengukuran dampak berkelanjutan (Ascarya, 2021). Ketersediaan SDM dengan profil multidisipliner
seperti ini masih terbatas, baik pada level regulator maupun operator lembaga ZISWAF. Dt sisi lain,
literasi masyarakat mengenai potensi wakaf produktif dan zakat pemberdayaan juga belum memadai.
Persepsi tradisional yang memandang wakaf sebatas tanah untuk masjid atau pemakaman, serta zakat
sebagai bantuan konsumtif jangka pendek, menghambat transformasi menuju model filantropi produktif
yang berorientasi pembangunan. Rendahnya literasi ini berdampak pada terbatasnya partisipasi publik,
inovasi produk, dan mobilisasi dana dalam skala yang diperlukan untuk mendukung target SDGs.

Aspek krusial lainnya adalah defisit sistem pengukuran dan akuntabilitas dampak. Untuk
membangun kepercayaan publik dan menarik kolaborasi pendanaan berskala besar, lembaga pengelola
zakat dan wakaf harus mampu menunjukkan kontribusi terukur terhadap indikator pembangunan.
Namun praktik pelaporan yang berkembang masih didominasi oleh pendekatan berbasis input dan
output—seperti jumlah dana terhimpun atau jumlah penerima manfaat—dan belum berfokus pada
outcome serta impact jangka panjang (Wahab & Rahman, 2021). Standar pengukuran dampak seperti
Social Return on Investment (SROI) belum teradaptasi secara luas dalam konteks ZISWAF. Ketiadaan
data baseline yang kuat, sistem monitoring dan evaluasi yang terintegrasi, serta mekanisme audit dampak
yang independen menyulitkan penilaian efektivitas program dan perbandingan kinerja antar lembaga.
Kondisi ini membatasi peluang integrasi ZISWAF ke dalam kerangka pembiayaan pembangunan nasional
yang berbasis bukti (evidence-based policy).

Selain faktor teknis, dimensi politik-ekonomi juga menjadi kendala signifikan. Kebijakan fiskal
tidak pernah berada dalam ruang hampa, melainkan dipengaruhi oleh tarik-menarik kepentingan, siklus
elektoral, dan orientasi jangka pendek pemerintah (Khan, 2015). Agenda pertumbuhan ekonomi yang
berorientasi cepat sering kali mengabaikan prinsip pemerataan dan keberlanjutan yang menjadi inti fiskal
syariah dan SDGs. Upaya mengintegrasikan ZISWAF ke dalam ekosistem APBN dapat memunculkan
resistensi dari aktor yang berkepentingan mempertahankan struktur anggaran konvensional atau
memandang instrumen syariah sebagai kompetitor. Di samping itu, belum adanya konsensus politik
mengenai posisi dana keagamaan dalam sistem keuangan publik menimbulkan dilema tata kelola,
khususnya terkait isu independensi, akuntabilitas, dan mekanisme koordinasi.

Berbagai tantangan tersebut menunjukkan bahwa sinergi fiskal syariah dan SDGs memerlukan
reformasi struktural yang melampaui pendekatan parsial. Diperlukan harmonisasi regulasi yang
menghubungkan ekosistem ZISWAF dengan kerangka perencanaan dan penganggaran nasional,
penguatan kapasitas kelembagaan berbasis profesionalisme, serta pembangunan sistem pengukuran
dampak yang kredibel. Tanpa langkah strategis tersebut, potensi besar instrumen fiskal syariah akan tetap
terfragmentasi dan belum mampu memberikan kontribusi optimal terhadap pencapaian pembangunan
berkelanjutan.

Strategi Penguatan Sinergi: Rencana Aksi Menuju Konvergensi Efektif

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 69


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal Islamic Economic ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1, Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php /jii

Mengatasi berbagai tantangan dalam integrasi kebijakan fiskal syariah dan SDGs menuntut
strategi yang bersifat komprehensif, sistematis, serta melibatkan kolaborasi lintas pemangku kepentingan.
Pendekatan parsial dan sektoral tidak lagi memadai karena persoalan yang dihadapi mencakup dimensi
hukum, kelembagaan, teknologi, hingga transformasi sosial-budaya. Oleh sebab itu, diperlukan kerangka
kebijakan yang mampu menjembatani ekosistem keuangan publik konvensional dengan instrumen
keuangan sosial Islam secara terpadu.

Langkah fundamental yang harus ditempuh adalah harmonisasi kebijakan dan penguatan
kerangka hukum. Pemerintah perlu memasukkan instrumen fiskal syariah secara eksplisit ke dalam
arsitektur perencanaan pembangunan nasional, seperti RPJMN dan Rencana Aksi Nasional SDGs,
sehingga ZISWAF tidak lagi diposisikan sebagai sektor karitatif pinggiran, melainkan sebagai bagian
integral dari strategi pembiayaan pembangunan. Reformasi regulasi diperlukan melalui penyusunan
perangkat hukum yang lebih integratif, misalnya Undang-Undang tentang Pengelolaan Keuangan Sosial
Islam yang mengatur mekanisme koordinasi, pertukaran data, serta skema pembiayaan bersama (blended
finance) antara APBN/APBD dan dana ZISWAF. Skema dana pendamping (matching fund) dari
pemerintah untuk program zakat dan wakaf yang selaras dengan prioritas SDGs dapat menjadi stimulus
efektif guna meningkatkan skala dan keberlanjutan program (Sarea, 2012). Harmonisasi ini juga perlu
diikuti dengan penyusunan peta jalan nasional yang menghubungkan indikator kinerja ZISWAF dengan
target SDGs secara terukur.

Transformasi berikutnya berkaitan dengan digitalisasi, inovasi keuangan, dan pemanfaatan
teknologi. Revolusi industri 4.0 membuka peluang besar untuk meningkatkan efisiensi, inklusi, dan
transparansi pengelolaan dana sosial Islam. Pengembangan Sistem Informasi Zakat dan Wakaf Nasional
yang terintegrasi dengan sistem perpajakan, perbankan, serta data kependudukan akan menyederhanakan
proses pembayaran, meminimalkan duplikasi penerima manfaat, dan menyediakan basis data real-time
untuk perencanaan berbasis bukti. Pemanfaatan teknologi blockchain dapat menciptakan distributed
ledger yang memungkinkan pelacakan dana wakaf secara end-to-end, dari wakif hingga proyek akhir,
sehingga memperkuat akuntabilitas dan kepercayaan publik (Hassan et al., 2020). D1 sektor pasar modal
syariah, penerbitan instrumen Sukuk Berkelanjutan seperti Green Sukuk dan SDG Sukuk perlu diperluas
dengan standar pelaporan dampak lingkungan dan sosial yang ketat agar benar-benar berkontribusi pada
transisi ekonomi hijau dan inklusif.

Aspek krusial lainnya adalah penguatan tata kelola, transparansi, dan akuntabilitas. Prinsip good
governance harus menjadi fondasi wajib bagi seluruh lembaga pengelola ZISWAF. Implementasi standar
akuntansi syariah seperti PSAK 109, audit ganda—keuangan dan syariah—oleh lembaga independen,
serta publikasi laporan tahunan yang memuat kinerja finansial dan capaian dampak sosial-lingkungan
merupakan prasyarat untuk meningkatkan legitimasi institusional (IFSB, 2022). Landasan etik tata kelola
ini sejalan dengan tuntunan Nabi Muhammad SAW mengenai amanah pengelolaan harta umat:

s glly BRIl BUG 5Ty« 3 (B Ay G ol 51 4 o 2
“Penanggung jawab anak yatim, baik untuk dirinya maupun untuk orang lain, aku dan dia seperti
dua jari ini di surga.” Dan Malik memberi isyarat dengan jari telunjuk dan jari tengah (H.R. Muslim).
Pesan profetik tersebut menegaskan bahwa pengelolaan dana publik berbasis syariah bukan
sekadar aktivitas administratif, melainkan amanah moral yang menuntut profesionalisme, integritas, dan
orientasi pada kemaslahatan jangka panjang. Strategi berikutnya adalah investasi berkelanjutan pada
pembangunan kapasitas dan edukasi publik. Ketersediaan SDM dengan kompetensi hibrid harus
dipercepat melalui integrasi kurikulum ekonomi-keuangan syariah, kebijakan fiskal, dan pembangunan
berkelanjutan di perguruan tinggi maupun lembaga pelatihan aparatur negara. Program sertifikasi profesi
bagi amil zakat, nazhir wakaf, serta manajer investasi sosial perlu distandardisasi agar tercipta ekosistem
profesional yang kredibel. Di tingkat akar rumput, diperlukan gerakan literasi masif untuk mengubah
paradigma masyarakat dari pola karitas konsumtif menuju filantropi produktif dan investasi sosial. Peran
ulama, organisasi keagamaan, media, dan platform digital sangat strategis dalam membangun kesadaran

70 | © 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nikmatul Masruroh ; Sinergi Kebijakan Fiskal...

bahwa ZISWAF merupakan instrumen transformasi peradaban yang sejalan dengan misi Islam sebagai
rahmatan lil ‘alamin.

Lebih jauh, keberhasilan strategi ini mensyaratkan terbentuknya kolaborasi multi-pihak yang
inklusif. Pemerintah, otoritas keuangan, lembaga ZISWAF, sektor swasta, akademisi, dan organisasi
masyarakat sipil perlu membangun ekosistem kemitraan berbasis kepercayaan dan pembagian peran yang
jelas. Model public—social-private partnership dapat dikembangkan untuk membiayai sektor prioritas
seperti kesehatan, pendidikan, energi terbarukan, dan pemberdayaan UMKM. Dengan sinergi tersebut,
instrumen fiskal syariah tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap, tetapi dapat menjadi pilar utama
pembiayaan pembangunan yang adil, berkelanjutan, dan berorientasi pada kemuliaan manusia.

CONCLUSION

Kebijakan fiskal syariah yang berlandaskan maqasid al-shariah merupakan kerangka strategis
yang relevan untuk mendukung pembangunan ekonomi berkelanjutan. Instrumen zakat, wakaf produktif,
dan belanja negara yang berkeadilan memiliki keselarasan substansial dengan target Sustainable
Development Goals (SDGs), khususnya dalam pengentasan kemiskinan, pengurangan ketimpangan,
peningkatan akses pendidikan dan kesehatan, serta perlindungan lingkungan. Sinergi tersebut tidak hanya
bersifat konseptual, tetapi telah mulai terimplementasi melalui berbagai praktik di Indonesia dan negara
Muslim lainnya. Namun demikian, optimalisasi peran fiskal syariah masih menghadapi kendala berupa
fragmentasi regulasi, keterbatasan kapasitas kelembagaan, serta belum kuatnya sistem pengukuran
dampak berbasis SDGs. Oleh karena itu, diperlukan harmonisasi kebijakan, penguatan tata kelola dan
digitalisasi ZISWAF, serta kolaborasi lintas pemangku kepentingan agar instrumen fiskal syariah dapat
terintegrasi secara efektif ke dalam arsitektur pembangunan nasional.

BIBLIOGRAPHY
Antonio, M. S., & Ascarya, A. (2021). Islamic economics and finance: An epistemological approach. CIFP.

Ascarya,A. (2022). The missing link of Islamic monetary and financial policy: Integration of maqasid al-shari‘ah
into policy framework. Islamic Economic Studies, 29(1), 2-23.

Auda,]. (2019). Magqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. IIIT.

BAZNAS.(2021). Strategic roadmap of zakat integration for Sustainable Development Goals (SDGs) in Indonesia.
BAZNAS Center of Strategic Studies.

BAZNAS.(2022). Laporan Statistik Zakat Nasional 2022. Badan Amil Zakat Nasional.
Chapra,M. U. (2016). The future of economics: An Islamic perspective. Kube Publishing.

Creswell,]. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches
(4th ed.). SAGE Publications.

Hassan,M. K., Khan, A. H., & Ngow, T. (2020). Is zakat effective to alleviate poverty in a Muslim country? A case
study of Indonesia and Malaysia. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, 6(1), 135-160.

IMF.(2021). Fiscal monitor: A fair shot. International Monetary Fund.

Islahi,A. A. (2021). History of Islamic economic thought: Contributions of Muslim scholars to economic thought
and analysis. Edward Elgar Publishing.

Kahf,M. (2020). Islamic economics: Notes on definition and methodology. IIUM Journal of Economics and
Management, 28(1), 1-22.

Mohieldin,M., Igbal, Z., Rostom, A., & Fu, X. (2021). The role of Islamic finance in financing sustainable
development. In Handbook of Islamic banking (pp. 425-442). Edward Elgar Publishing.

Sachs,]. D. (2015). The age of sustainable development. Columbia University Press.

UNDP.(2022). Human development report 2021/2022: Uncertain times, unsettled lives. United Nations
Development Programme.

World Bank.(2023). Global economic prospects. The World Bank Group.

© 2026 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 71


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

