Wi Craom fo kb

ournal of Journal of Islamic Insights (Vo. 1) (No. 1) Desember 2025 p-ISSN: xxxx-XxXXX
e |slamic Insights https://ummulquro.id/index.php/jii e-ISSN: xxxx-xxxX

r—

Analisis Hukum Bunga Bank Dalam Pandangan Ulama Kontemporer

Abdul Wadud Nafis
Universitas Islam Negeri Kiai Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia

Email: abdulwadudnafis](@gmail.com

Received: November 3, 2025. Accepted: November 21, 2025. Published: December, 11, 2025.

ABSTRACT

Bank interest has become a fundamental instrument in the global conventional financial system. However, from
an Islamic perspective, its existence has sparked a long-standing debate among contemporary scholars as it is
associated with riba (usury), which is explicitly prohibited in the Qut'an and Sunnah. This journal article aims to
critically analyze the variety of views among contemporary scholars regarding the law of bank interest. This writing
uses a library research method with a content analysis approach. The findings indicate at least three main groups
of scholarly views. The first group strictly prohibits all forms of bank interest, considering it identical to riba al-
nasi'ah. The second group permits bank interest under certain conditions based on the principles of darurah
(necessity) or maslahah (public interest), such as for development needs or to combat inflation. The third group
takes a hybrid approach by distinguishing types of transactions, for example, prohibiting interest on consumptive
loans but allowing it on savings or productive loans under certain conditions. Critical analysis shows that these
differences stem from variations in ijtthad methodology, understanding of texts (nash), and considerations of
modern socio-economic contexts. As a middle ground, the Islamic banking system emerges as an alternative
solution that seeks to avoid usurious practices.

Keywords: bank interest, riba, contemporary scholars, islamic law, islamic banking.

ABSTRAK

Bunga bank telah menjadi instrumen fundamental dalam sistem kenangan konvensional global. Namun, dalam perspeketif
Islam, keberadaannya mennai perdebatan panjang di kalangan unlama kontemporer karena dikaitkan dengan riba yang
dibarambkan secara tegas dalam Al-Qur'an dan Sunnah. Artikel jurnal ini bertujuan untnk menganalisis secara kritis
variasi pandangan ulama kontemporer mengenai hukum bunga bank. Pennlisan ini menggunakan metode penelitian kajian
pustaka dengan pendekatan analisis isi. Temuan penelitian menunjukkan babwa setidaknya terdapat tiga kelompok utama
pandangan ulama. Kelompok pertama secara tegas mengharambkan semua bentuk bunga bank, karena dianggap identik
dengan riba nasi'ab. Kelompok kedua membolehkan bunga bank dalam kondisi tertentu berdasarkan prinsip darurat atan
maslahat, seperti untuk keperlnan pembangunan atan mengatasi inflasi. Kelompok ketiga mengambil pendekatan hybrid
dengan membedakan jenis transaksi, misalnya mengharamkan bunga untuk pinjaman konsumtif tetapi membolehkan
untuke simpanan atau pinjaman produktif dengan syarat tertentn. Analisis kritis menunjukkan babwa perbedaan ini
bersumber dari perbedaan metodologi jjtihad, pemahaman nash, serta pertimbangan konteks sosio-ekonomi modern. Sebagai
Jalan tengah, sistem perbankan syariab badir sebagai alternatif solusi yang berusaba menghindari praktik riba.

Kata Kunci: bunga bank, riba, nlama kontemporer, bukum islam, perbankan syariab.

INTRODUCTION

Riba merupakan salah satu isu fundamental dalam diskursus ekonomi Islam yang terus menjadi
perhatian para ulama, ekonomi, dan praktisi keuangan syariah. Secara etimologis, riba berarti tambahan
al-ziyadah. Secara terminologis dalam figh, riba didefinisikan sebagai "tambahan yang disyaratkan dalam
transaksi tukar-menukar barang tertentu a/-ribawi tanpa adanya imbalan atau penukaran yang berlaku atas
tambahan tersebut" (Al-Zuhayli, 2007). Para ulama klasik umumnya membagi riba menjadi dua jenis
utama. Pertama, Riba Nasi'ah (b 4awill) yaitu tambahan yang diambil karena penundaan waktu
pembayaran pada utang piutang. Nabi Muhammad SAW bersabda:

"Setiap pinjaman yang mendatangkan manfaat (bagi pemberi pinjaman) adalah riba." (HR. Al-Baihagi, dinilai dba'if

oleb sebagian nlama namun maknanya diterima).

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 1



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Kedua, Riba Fadhl (b dw=dl), yaitu tukar-menukar antar barang sejenis (seperti emas dengan
emas, atau gandum dengan gandum) dengan ]umlah atau takaran yang berbeda. Nabi SAW bersabda:

g_,dﬁ..,\.S\ cg_,JﬁJJL: :\:a_;zj\j (.W.SL: };LS\/ }}db M\) Mb j,:.,.j\/ cjo.JL: C)wj\j (.C.\.Jb )Lﬁ ¢ “/. 2 ”/
()55 12 v \:\5_9 S PRES TR W iy cr:.f,; \;l o8 1 oV

"Emas dengan emas, perak dengan perak, gandum dengan gandum, sya'ir dengan sya'ir, kurma dengan kurma, garam
dengan garam, harus sama beratnya, setara, dan tunai. Jika jenisnya berbeda, juallah sesukamn asalkan tunai." (HR.
Muslim).

Keberadaannya tidak hanya memiliki dimensi teologis, tetapi juga berimplikasi pada struktur
sosial dan sistem ekonomi masyarakat modern. Dalam konteks perkembangan lembaga keuangan,
terutama perbankan, pembahasan tentang riba menjadi semakin penting karena praktik bunga bank
konvensional kerap dipertukarkan dengan konsep riba yang dilarang dalam syariat. Kondisi ini menuntut
adanya pemahaman yang jelas dan komprehensif mengenai hakikat riba, dalil-dalil larangannya, serta
implikasinya terhadap sistem keuangan Islam.

Berbagai literatur klasik dalam fikih telah membahas riba secara mendalam, terutama melalui
penjelasan para ulama mengenai riba nasi’ah dan riba fadhl sebagai bentuk utama yang diharamkan.
Namun, dinamika ekonomi kontemporer menghadirkan bentuk-bentuk transaksi baru yang menuntut
reinterpretasi terhadap konsep riba. Hal ini menimbulkan keragaman pandangan di kalangan sarjana
modern tentang apakah praktik bunga bank dapat sepenuhnya disamakan dengan riba, ataukah terdapat
kondisi tertentu yang membuatnya berbeda secara substansial. Perbedaan sudut pandang inilah yang
menjadikan kajian riba terus relevan untuk dikaji kembali, khususnya melalui pendekatan literatur yang
komprehensif.

Selain itu, perkembangan ekonomi syariah yang semakin pesat menjadikan isu riba sebagai
landasan normatif dalam merancang instrumen keuangan yang sesuai prinsip syariah. Lembaga seperti
DSN-MUI, Bank Indonesia, dan OJK Syariah terus merumuskan regulasi dan pedoman yang bersumber
dari literatur fikih dan pemikiran ekonomi Islam kontemporer. Namun, beragamnya sumber rujukan
sering kali menimbulkan perbedaan interpretasi di tingkat praktisi dan akademisi. Oleh karena itu, telaah
mendalam terhadap konsep riba dalam literatur klasik, pemikiran modern, serta fatwa lembaga otoritatif
menjadi penting untuk memberikan kejelasan konseptual dan operasional.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji ulang konsep riba
melalui pendekatan kajian pustaka, dengan memadukan perspektif fikih, pemikiran ekonomi Islam
modern, dan ketentuan lembaga keuangan syariah. Kajian ini diharapkan tidak hanya memperkuat
pemahaman teoretis tentang riba, tetapi juga memberikan gambaran mengenai relevansinya bagi
perkembangan sistem keuangan syariah kontemporer. Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi
pada diskursus akademik dan praktis mengenai bagaimana prinsip-prinsip dasar syariah dapat diterapkan
secara konsisten dalam menghadapi kompleksitas transaksi ekonomi modern.

METHOD

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka (Zbrary research) sebagai pendekatan utama
untuk menganalisis konsep, teori, serta temuan-temuan terdahulu yang relevan dengan topik riba dalam
perspektif ekonomi Islam. Pendekatan ini dipilih karena karakter permasalahan riba bersifat normatif-
konseptual dan diskursif, sehingga membutuhkan penelusuran mendalam terhadap sumber-sumber teks
otoritatif serta pemikiran para ulama dan akademisi yang berkembang lintas waktu dan konteks sosial.
Seluruh data penelitian diperoleh melalui penelusuran literatur secara sistematis terhadap buku-buku
rujukan klasik maupun kontemporer dalam bidang figh mu‘amalah dan ekonomi Islam, artikel-artikel
ilmiah dalam jurnal bereputasi nasional dan internasional, fatwa lembaga keagamaan otoritatif seperti
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), serta publikasi akademik lain yang
memiliki keterkaitan langsung dengan fokus penelitian. Sumber-sumber klasik digunakan untuk
memahami landasan normatif dan genealogis konsep riba dalam khazanah hukum Islam, sementara
sumber kontemporer dimanfaatkan untuk membaca perkembangan interpretasi dan implementasi
konsep riba dalam konteks sistem ekonomi modern dan keuangan global.

2 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; Analisis Bunga Bank...

Proses pengumpulan data dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu: (1) identifikasi kata kunci
yang relevan seperti 7iba, bunga bank, figh mu'‘amalab, dan ekonomi Islans; (2) penelusuran literatur melalui
basis data akademik, perpustakaan digital, dan koleksi cetak; (3) seleksi sumber berdasarkan tingkat
relevansi dengan fokus kajian, kredibilitas penulis dan penerbit, serta kontribusinya terhadap pengayaan
perspektif teoritis dan normatif, dan (4) klasifikasi literatur ke dalam tema-tema utama yang
mencerminkan ragam pendekatan dan perdebatan konseptual terkait riba. Data yang telah terkumpul
kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis isi (comtent analysis), dengan menelaah secara kritis
struktur argumen, dasar normatif yang digunakan, serta kerangka konseptual yang dikembangkan oleh
masing-masing penulis. Analisis dilakukan dengan cara menafsirkan makna teks, membandingkan
perbedaan pandangan antarulama dan ekonom Muslim, serta mengidentifikasi titik temu dan perbedaan
argumentatif antara perspektif figh klasik dan pendekatan ekonomi Islam kontemporer. Melalui proses
ini, penelitian tidak hanya memetakan posisi-posisi pemikiran yang ada, tetapi juga mengungkap dinamika
diskursus riba dalam konteks perubahan sistem ekonomi dan keuangan. Untuk menjaga validitas dan
objektivitas kajian, dilakukan triangulasi sumber dengan membandingkan pandangan dari berbagai
literatur yang memiliki latar belakang metodologis dan ideologis yang berbeda. Dengan demikian, hasil
analisis tidak bersifat apologetik atau parsial, melainkan disusun berdasarkan keseimbangan argumentasi
dan kekuatan konseptual masing-masing sumber. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menyusun
sintesis ilmiah yang komprehensif, sistematis, dan koheren tanpa melakukan pengumpulan data empiris,
sechingga seluruh temuan penelitian didasarkan pada kedalaman analisis teks, konsistensi logika
argumentasi, serta kejelasan konseptual dari literatur yang dikaji.

RESULTS AND DISCUSSION
Perbedaan Istilah Bunga vs Riba

Perdebatan mengenai apakah bunga (inzeres) dalam sistem perbankan modern identik dengan riba
dalam hukum Islam merupakan salah satu isu paling fundamental, kompleks, dan kontroversial dalam
diskursus ekonomi syariah kontemporer. Perdebatan ini tidak hanya berkaitan dengan penentuan status
hukum bunga bank, tetapi juga menyentuh dimensi epistemologis, metodologis, dan praktis dalam upaya
menerjemahkan prinsip-prinsip figih klasik ke dalam realitas ekonomi modern yang ditandai oleh sistem
keuangan global, instrumen moneter yang kompleks, serta relasi ekonomi lintas negara. Oleh karena itu,
perbedaan istilah antara bunga dan riba tidak dapat dipahami sekadar sebagai persoalan semantik,
melainkan sebagai refleksi dari perbedaan cara pandang terhadap hakikat keadilan ekonomi dalam Islam.
Kelompok ulama yang mengharamkan bunga bank secara total berpijak pada pemahaman normatif
terhadap nash al-Qur’an dan Sunnah yang secara tegas melarang riba. Mereka berpendapat bahwa bunga
bank modern, dengan karakteristiknya yang bersifat pasti, terukur sejak awal akad, dan menjadi kewajiban
pembayaran tanpa mempertimbangkan kondisi ekonomi debitur, secara substansial merepresentasikan
riba nasi’ah yang dilarang dalam Islam (Al-Qaradawi, 2001). Dalam perspektif ini, esensi ( 7/af) pelarangan
riba terletak pada adanya tambahan (g7adah) atas pokok utang yang disyaratkan di muka sebagai
kompensasi penangguhan waktu pembayaran. Dengan demikian, meskipun bunga bank dikemas dalam
sistem kelembagaan modern, regulasi negara, dan terminologi ekonomi kontemporer, substansi
transaksinya tetap dianggap identik dengan praktik riba yang dikecam oleh syariat.

Lebih lanjut, kelompok ini menekankan bahwa larangan riba tidak semata-mata bertujuan
mencegah eksploitasi ekonomi dalam bentuk ekstrem, tetapi juga menjaga prinsip keadilan distributif dan
keseimbangan risiko dalam transaksi keuangan. Dalam sistem bunga, risiko usaha sepenuhnya dibebankan
kepada debitur, sementara kreditur memperoleh keuntungan yang pasti tanpa menanggung risiko
kerugian. Pola ini dinilai bertentangan dengan prinsip keadilan Islam yang menuntut adanya pembagian
risiko (risk sharing) dan keterkaitan antara keuntungan dengan partisipasi nyata dalam aktivitas produktif.
Oleh karena itu, bunga dipandang sebagai mekanisme yang mendorong akumulasi kekayaan pada pihak
pemilik modal dan berpotensi memperlebar kesenjangan sosial-ekonomi.

Sebaliknya, sebagian ulama dan akademisi kontemporer mengemukakan pandangan yang lebih
kontekstual dengan membedakan antara riba dalam praktik masyarakat Arab pra-Islam dan bunga dalam
sistem perbankan modern. Mereka berargumen bahwa riba yang dilarang dalam al-Qur’an merujuk pada
praktik pinjaman yang bersifat eksploitatif, di mana tambahan utang terus betlipat ganda ketika debitur
mengalami kesulitan pembayaran, sehingga menjerumuskan pihak lemah ke dalam lingkaran

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 3



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

ketergantungan ekonomi dan kemiskinan struktural (Saeed, 1999). Praktik ini dikenal sebagai 7iba jahiliyah,
yang secara nyata mencerminkan ketidakadilan dan penindasan ekonomi.

Dalam konteks modern, bunga bank oleh sebagian kalangan dipahami sebagai instrumen
ckonomi yang memiliki fungsi berbeda. Bunga dipandang tidak semata sebagai keuntungan sepihak, tetapi
sebagai kompensasi atas biaya administrasi, risiko inflasi, peluang investasi yang hilang (opportunity cos?),
serta mekanisme pengaturan sirkulasi dana dalam sistem keuangan. Selain itu, sistem perbankan modern
beroperasi di bawah pengawasan regulasi negara yang relatif ketat, sehingga potensi eksploitasi dapat
diminimalkan melalui perlindungan konsumen dan kebijakan moneter. Oleh karena itu, mercka
berpendapat bahwa bunga tidak secara inheren mengandung unsur kedzaliman (dzu/m), dan status
hukumnya perlu ditentukan dengan mempertimbangkan konteks sosial-ekonomi dan dampak riilnya
terhadap keadilan masyarakat.

Kompleksitas perdebatan ini semakin meningkat ketika bunga diposisikan sebagai instrumen
utama dalam kebijakan moneter global. Suku bunga acuan, seperti Federal Funds Rate di Amerika Serikat
atau BI Rate di Indonesia, memainkan peran strategis dalam mengendalikan inflasi, menjaga stabilitas
nilai tukar, serta mengarahkan pertumbuhan ekonomi nasional (Mishkin, 2016). Dalam kerangka ini,
bunga tidak lagi sekadar hubungan kontraktual antara kreditur dan debitur, melainkan menjadi variabel
makroekonomi yang memengaruhi keputusan investasi, konsumsi rumah tangga, dan arus modal
internasional. Implikasinya, penolakan total terhadap bunga dalam sistem ekonomi modern dapat
menimbulkan tantangan struktural bagi masyarakat Muslim, khususnya dalam hal akses pembiayaan,
pengembangan usaha, dan partisipasi dalam perdagangan global. Igbal dan Mirakhor (2011) menegaskan
bahwa keterisolasian dari sistem keuangan global berpotensi memperlambat pertumbuhan ekonomi
negara-negara Muslim dan mempersempit peluang pembangunan. Dilema inilah yang mendorong
lahirnya berbagai model alternatif, termasuk perbankan syariah, yang berupaya menggantikan mekanisme
bunga dengan sistem bagi hasil, jual beli, dan sewa berbasis aset riil.

Ketegangan antara komitmen normatif terhadap larangan riba dan tuntutan pragmatis ekonomi
modern melahirkan spektrum ijtihad di kalangan ulama dan ekonom Muslim. El-Gamal (2006) mencatat
bahwa perbedaan pandangan ini sering kali berakar pada perbedaan metodologi istinbath hukum.
Sebagian ulama mengedepankan pendekatan formalistik yang berpegang ketat pada struktur akad figih
klasik, sementara yang lain mengadopsi pendekatan substantif yang lebih menekankan tujuan syariah
(magasid al-shari‘ah), seperti keadilan, kemaslahatan, dan pencegahan kerugian sosial. Pendekatan
substantif membuka ruang bagi evaluasi kritis terhadap sistem bunga dengan menimbang sejauh mana
praktik tersebut benar-benar menimbulkan ketidakadilan atau justru berfungsi sebagai instrumen
stabilisasi ekonomi. Namun, pendekatan ini juga menghadapi kritik karena dinilai berpotensi
mengaburkan batas normatif antara yang halal dan haram jika tidak disertai kerangka metodologis yang
jelas. Sebaliknya, pendekatan formalistik dikritik karena dianggap kurang responsif terhadap dinamika
ekonomi kontemporer dan realitas sosial yang terus berubah.

Dengan demikian, perdebatan mengenai bunga dan riba tidak dapat direduksi sebagai persoalan
hukum normatif semata, tetapi harus dipahami sebagai wacana multidimensional yang melibatkan aspek
teologis, figih, ekonomi, dan kebijakan publik. Keragaman pandangan yang muncul mencerminkan
dinamika ijtihad dalam Islam serta upaya berkelanjutan untuk mencari titik temu antara idealitas syariah
dan kompleksitas sistem ekonomi modern. Oleh karena itu, isu bunga dan riba tetap terbuka untuk terus
dikaji secara kritis dan konstruktif, khususnya dalam rangka mengembangkan sistem ekonomi Islam yang
adil, inklusif, dan relevan dengan tantangan global kontemporer.

Pandangan Ulama Kontemporer

Pandangan ini merupakan pandangan mayoritas jumhur ulama kontemporer, termasuk lembaga-
lembaga fatwa terkemuka di dunia Islam. Mereka berargumen bahwa semua bentuk bunga bank, baik
untuk pinjaman konsumtif maupun produktif, adalah riba yang diharamkan (Al-Qaradawi, 2001; Chapra,
2008). Argumen utama mereka berdasar pada kesamaan 7/t (alasan hukum) antara bunga dan riba, yaitu
adanya tambahan pada utang yang disebabkan oleh penangguhan waktu (Maududi, 1999). Dalil utama
mereka adalah firman Allah SWT dalam QS. Al-Bagarah ayat 278-279:

4 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; Analisis Bunga Bank...

°
P

01535 U (1 e G O A7 el O LIR30 o e 0 g O o

1 Gty ST Y Oyl g 0,21

"Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan sisa riba (yang belum dipungut) jika kanmu

orang-orang yang beriman. Maka jika kanmu tidak mengerjakan (meninggalkan sisa riba), maka ketahuilah, babwa

Allah dan Rasul-Nya akan memerangimn. Dan jika kamn bertanbat (dari pengambilan riba), maka bagimu pokok
hartamu; kamu tidak menganiaya dan tidak (pula) dianiaya.”

Tokoh-tokoh pemikir Islam abad ke-20 seperti Sayyid Quthb dan Abu A‘a al-Maududi

menegaskan bahwa sistem ekonomi berbasis bunga merupakan manifestasi struktural dari ketidakadilan

20

Ged) 15547 1,5

i

¢ &

(zulm) dalam relasi ekonomi modern. Menurut mereka, bunga secara sistemik memastikan keuntungan
yang pasti bagi pemilik modal tanpa keterlibatan langsung dalam aktivitas produktif, sementara seluruh
risiko usaha dialihkan kepada pengusaha atau pihak peminjam (Maududi, 1999; Qutb, 2000). Pola ini
dinilai bertentangan dengan prinsip keadilan distributif dalam Islam yang menuntut adanya keseimbangan
antara ristko dan keuntungan (al-ghunm bi al-ghurn). Dengan kata lain, setiap keuntungan yang diperoleh
secara sah harus disertai dengan kesediaan menanggung risiko, bukan dijamin secara sepihak melalui
kontrak utang berbunga.

Sayyid Quthb melihat bunga sebagai instrumen yang memperkuat dominasi kapital dan
mempetlemah posisi kelompok lemah dalam struktur ekonomi, sehingga berkontribusi pada reproduksi
ketimpangan sosial dan dehumanisasi relasi ekonomi. Dalam kerangka pemikirannya, sistem ekonomi
Islam hadir sebagai alternatif moral terhadap kapitalisme modern yang cenderung mengobjektifikasi
manusia dan mengedepankan akumulasi modal di atas keadilan sosial (Qutb, 2000). Senada dengan itu,
al-Maududi menekankan bahwa riba—dalam bentuk klasik maupun modern—secara inheren merusak
tatanan sosial karena menciptakan hubungan ekonomi yang timpang dan eksploitatif, di mana modal
memperoleh privilese struktural atas kerja dan usaha riil (Maududi, 1999).

Pandangan normatif ini kemudian dipertegas oleh Yusuf al-Qaradawi, yang secara eksplisit
menyatakan bahwa bunga bank modern tidak lain merupakan riba jahiliyah dalam bentuk dan kemasan
baru (Al-Qaradawi, 2001). Menurutnya, perubahan konteks historis, institusi, dan terminologi tidak
mengubah substansi hukum jika esensi praktiknya tetap sama, yakni adanya tambahan yang disyaratkan
atas pokok utang karena faktor waktu. Al-Qaradawi menolak argumen yang membedakan bunga dan riba
hanya berdasarkan perbedaan sistem atau tujuan ekonomi, karena baginya kriteria utama penetapan
hukum adalah substansi akad dan dampaknya terhadap keadilan sosial, bukan legitimasi legal atau
administratif yang melekat pada sistem perbankan modern.

Di Indonesia, pandangan pelarangan bunga ini memperoleh legitimasi kelembagaan melalui fatwa
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) yang secara tegas menetapkan bahwa
bunga bank termasuk riba dan hukumnya haram (DSN-MUI, 2000). Fatwa ini tidak hanya bersifat
normatif-teologis, tetapi juga memiliki implikasi praksis yang luas, yakni mendorong umat Islam untuk
meninggalkan transaksi berbasis bunga dan beralih ke sistem keuangan syariah yang menggunakan akad-
akad sesuai prinsip Islam, seperti mudarabah, musyarakah, murabahah, ijarah, dan salam. Konsekuensi
hukum dari pandangan ini adalah kewajiban moral dan religius bagi Muslim untuk secara aktif
menghindari transaksi ribawi, sekaligus mendukung pengembangan lembaga keuangan syariah sebagai
alternatif sistemik.

Namun demikian, tidak semua ulama dan pemikir Muslim sepakat dengan pelarangan bunga
secara mutlak. Sebagian ulama mengemukakan pandangan yang lebih lunak dan kontekstual, terutama
dengan mempertimbangkan kondisi darurat (darirah) dan kemaslahatan umum (waSiahah ‘ammabh).
Pandangan ini sering dikaitkan dengan pemikir modernis seperti Muhammad Abduh dan Muhammad
Rasyid Ridha, yang dalam beberapa fatwanya mempertimbangkan kebolehan bunga tertentu, khususnya
bunga tabungan di bank pos, dengan alasan perlindungan kepentingan publik dan stabilitas ekonomi
(Rahman, 1964). Mereka menilai bahwa dalam kondisi sosial-ekonomi tertentu, penolakan total terhadap
bunga dapat menimbulkan kesulitan yang lebih besar bagi masyarakat luas.

Argumen utama kelompok ini adalah bahwa tidak setiap tambahan atas pokok utang secara
otomatis dapat dikategorikan sebagai riba yang diharamkan. Riba yang dilarang secara tegas dalam al-
Qur’an dipahami sebagai praktik yang bersifat eksploitatif, menindas, dan memberatkan pihak lemah.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 5



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Sementara itu, bunga bank modern—terutama dalam konteks inflasi dan penurunan nilai mata vang—
dapat dipandang sebagai mekanisme untuk menjaga nilai riil modal dan mencegah kerugian sepihak bagi
penabung atau pemilik dana (Saeed, 1999). Dalam perspektif ini, bunga tidak selalu berfungsi sebagai alat
cksploitasi, tetapi dapat menjadi instrumen ekonomi yang relatif netral tergantung pada desain dan
dampaknya.

Mereka menggunakan kaidah fiqih:

Sl ff lislasndl
"Kondisi darurat membolebkan hal-hal yang dilarang.”

Dalam konteks ini, darurat dapat diartikan sebagai kebutuhan untuk berpartisipasi dalam ekonomi
global, membangun infrastruktur, atau sekadar menyimpan uang di bank untuk keamanan, di mana tidak
ada alternatif syariah yang layak (Kamali, 2008). Mereka juga berargumen bahwa bunga untuk pinjaman
produktif (investasi) berbeda dengan riba untuk pinjaman konsumtif, karena yang pertama justru
mendorong pertumbuhan ekonomi dan tidak selalu mengandung unsur kedzaliman (Khan, 1995).
Namun, penting untuk dicatat bahwa pandangan ini merupakan pandangan minoritas dan sering dikritik
keras oleh kelompok pertama karena dianggap melakukan liberalisasi terhadap nash yang tegas.

Kelompok ketiga mengambil pendekatan yang lebih detail dengan membedakan jenis transaksi
dan tujuan penggunaan dana. Pandangan hybrid ini berusaha mencari jalan tengah antara ketegasan nash
dan kompleksitas realitas ekonomi (El-Gamal, 2006). Mereka umumnya sepakat bahwa bunga untuk
pinjaman konsumtif adalah haram karena sangat mirip dengan riba jahiliyah yang memberatkan peminjam
yang sedang kesulitan. Namun, untuk bunga simpanan (deposito) atau pinjaman produktif, hukumnya
diperdebatkan. Sebagian membolehkan bunga simpanan dengan alasan bahwa hubungan antara nasabah
penabung dan bank lebih mendekati akad mudharabah (bagi hasil), di mana bank bertindak sebagai
pengelola (mudharib) (Saced, 1999). Meskipun mekanismenya tetap menggunakan suku bunga tetap,
substansinya dianggap sebagai bagi hasil yang diperbolehkan. Demikian pula, bunga untuk kredit usaha
atau investasi dianggap sebagai bentuk kompensasi atas penggunaan modal produktif yang menghasilkan
keuntungan, sehingga tidak sepenuhnya sama dengan riba yang eksploitatif (Kamali, 2008). Pandangan
ini mencerminkan upaya ijtihad untuk menggabungkan semangat teks agama dengan realitas ekonomi
modern tanpa harus mengharamkan seluruh sistem. Namun, kelompok ini juga tetap menekankan bahwa
sistem bagi hasil (profit-loss sharing) yang murni adalah yang paling ideal dan sesuai dengan syariah.
Persamaan dan Perbedaan Pandangan Ulama

Kajian terhadap pandangan ulama kontemporer mengenai status bunga bank menunjukkan
adanya keragaman ijtithad yang kompleks, namun keragaman tersebut tetap bertumpu pada satu titik temu
normatif yang fundamental. Seluruh kelompok pemikiran—baik yang mengharamkan bunga secara total,
membolehkan secara terbatas, maupun membedakan antara jenis bunga tertentu—sepakat bahwa riba
sebagaimana dijelaskan secara eksplisit dalam al-Qur’an dan hadis merupakan perbuatan haram dan
termasuk dosa besar. Kesepakatan ini bersifat gazh7 karena didasarkan pada nash yang jelas dan tidak
membuka ruang perbedaan interpretasi, seperti larangan riba dalam QS. Al-Bagarah: 275-279 serta hadis
Nabi SAW yang melaknat pelaku, pemberi, pencatat, dan saksi riba (Chapra, 2008). Dengan demikian,
tidak terdapat perbedaan pada tataran normatif-teologis mengenai keharaman riba itu sendiri.

Perbedaan pandangan muncul pada level epistemologis dan metodologis, yakni pada proses
penentuan apakah bunga bank modern memiliki kesamaan hakikat (hagigah) dan sebab hukum (%/af)
dengan riba yang diharamkan dalam sumber-sumber klasik Islam. D1 sinilah diskursus bunga dan riba
menjadi arena ijtihad kontemporer yang sarat dengan pertimbangan teks, konteks, serta implikasi sosial-
ckonomi. Kelompok ulama yang mengharamkan bunga bank secara total berangkat dari pendekatan yang
ketat terhadap teks dan prinsip kehati-hatian (zh#yat). Mereka menggunakan kaidah sadd al-dzari‘ab, yakni
menutup segala jalan yang berpotensi mengantarkan pada praktik yang diharamkan. Dalam pandangan
ini, bunga bank dinilai memiliki %/az yang identik dengan riba, yaitu adanya tambahan atas pokok utang
yang disyaratkan sejak awal sebagai kompensasi waktu. Karena %/at merupakan dasar penetapan hukum,
maka kesamaan sebab hukum dianggap cukup untuk menetapkan kesamaan status hukum. Pendekatan
ini bersifat tekstualis-substansialis, karena tidak hanya berpegang pada redaksi teks, tetapi juga pada

6 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; Analisis Bunga Bank...

substansi moral dan tujuan syariah, khususnya perlindungan terhadap keadilan ekonomi dan pencegahan
eksploitasi (Al-Qaradawi, 2001).

Bagi kelompok ini, bunga bank meskipun dibingkai dalam sistem perbankan modern yang legal
dan terregulasi—tetap menciptakan relasi ekonomi yang asimetris. Pemberi dana memperoleh
keuntungan yang pasti, sementara peminjam menanggung risiko usaha dan ketidakpastian ekonomi. Pola
ini dipandang berpotensi merusak prinsip keadilan distributif dalam Islam, memperlebar kesenjangan
sosial, serta menormalisasi dominasi modal atas kerja dan usaha riil. Oleh karena itu, pelarangan total
bunga dipahami sebagai upaya protektif untuk menjaga kemurnian prinsip syariah sekaligus mendorong
lahirnya sistem keuangan alternatif yang lebih adil. Sebaliknya, kelompok pemboleh dan pembeda
mengadopsi pendekatan kontekstualis dan historis dalam membaca teks-teks larangan riba. Mereka
menilai bahwa riba yang dilarang dalam al-Qur’an merujuk pada praktik riba jahiliyah yang bersifat sangat
cksploitatif, di mana utang terus berlipat ganda ketika debitur gagal membayar, sehingga menciptakan
jeratan kemiskinan yang tidak manusiawi. Dalam pandangan mereka, sistem ekonomi modern—termasuk
perbankan—beroperasi dalam konteks yang sangat berbeda, baik dari sisi struktur kelembagaan, regulasi
negara, maupun fungsi sosial-ekonominya. Oleh karena itu, bunga bank tidak dapat secara otomatis
disamakan dengan riba tanpa analisis mendalam terhadap dampak dan konteksnya (El-Gamal, 2000).

Kelompok ini juga menekankan pentingnya mempertimbangkan %f (kebiasaan sosial),
kemaslahatan umum (waslahah ‘ammah), serta kebutuhan umat Islam untuk tetap terintegrasi dalam sistem
ckonomi global. Dalam realitas kontemporer, bunga telah menjadi instrumen utama dalam kebijakan
moneter, stabilisasi ekonomi, dan pengendalian inflasi. Menurut mereka, pengharaman bunga secara total
tanpa alternatif yang matang dapat menimbulkan dampak sosial-ekonomi yang luas, seperti keterbatasan
akses pembiayaan, terhambatnya usaha kecil, serta marginalisasi ekonomi umat Islam di negara-negara
dengan sistem keuangan konvensional (El-Gamal, 2000).

Perbedaan metodologi ijtihad antara kedua kelompok ini menghasilkan variasi kesimpulan hukum
yang signifikan. Kelompok tekstualis-substansialis menitikberatkan pada perlindungan prinsip dan kehati-
hatian normatif, sedangkan kelompok kontekstualis menekankan fleksibilitas dan adaptasi terhadap
realitas ekonomi yang terus berubah. Keduanya memiliki kelebihan yang tidak dapat diabaikan.
Pendekatan pengharam secara total unggul dalam menjaga konsistensi nilai dan mencegah normalisasi
praktik ribawi. Selain itu, pendekatan ini telah berkontribusi nyata terhadap perkembangan industri
keuangan syariah global sebagai alternatif sistemik yang berupaya menggantikan bunga dengan
mekanisme bagi hasil dan akad-akad yang lebih adil (Igbal & Mirakhor, 2011).

Namun demikian, pendekatan ini juga menghadapi kritik, terutama terkait potensi munculnya
masyaqqah (kesulitan betlebihan) bagi umat Islam yang hidup dalam sistem ekonomi yang sepenuhnya
berbasis bunga. Dalam konteks tertentu, pelarangan total dapat membatasi akses masyarakat terhadap
layanan keuangan dasar, seperti tabungan, pembiayaan pendidikan, atau modal usaha, sehingga justru
berpotensi menghambat kesejahteraan sosial. Di sisi lain, kelebihan pandangan pemboleh dan pembeda
terletak pada kemampuan adaptifnya dalam membaca teks agama secara kontekstual dan realistis.
Pendekatan ini memberikan ruang bagi umat Islam untuk tetap berpartisipasi dalam ekonomi global tanpa
merasa terasing secara moral, sekaligus membuka peluang reformasi sistem keuangan dari dalam (Kamali,
2008). Fleksibilitas ini dipandang relevan terutama dalam kondisi darurat atau ketika alternatif syariah
belum tersedia secara memadai.

Akan tetapi, kelemahan utama pendekatan ini adalah risiko kelonggaran yang berlebihan.
Kelompok tekstualis mengingatkan bahwa penggunaan konsep maslahat tidak boleh melampaui batas
hingga menabrak teks yang jelas (sharzh), karena hal tersebut dapat membuka pintu relativisasi hukum
syariah dan mengaburkan batas antara yang halal dan haram (Al-Qaradawi, 2001). Selain itu, konsep
maslahat sering dikritik karena sifatnya yang subjektif dan bergantung pada penilaian manusia, sehingga
rentan terhadap kepentingan ekonomi dan politik tertentu. Dengan demikian, perdebatan mengenai
bunga dan riba mencerminkan dinamika fiqih kontemporer yang berusaha menyeimbangkan antara
kesetiaan terhadap prinsip-prinsip normatif syariah dan tuntutan adaptasi terhadap realitas ekonomi
modern. Perbedaan pandangan ini tidak dapat disederhanakan sebagai konflik antara “teks” dan
“konteks”, melainkan sebagai proses dialektis yang terus berlangsung dalam upaya merumuskan hukum
Islam yang adil, relevan, dan berdaya guna. Oleh karena itu, isu bunga dan riba tetap merupakan ranah
jjtihad terbuka yang menuntut kajian berkelanjutan, dialog lintas mazhab, serta pengembangan sistem

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 7



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

keuangan yang mampu menjembatani nilai-nilai syariah dengan kebutuhan ekonomi global secara
berkelanjutan.
Tantangan Penerapan Hukum Syariah dalam Sistem Ekonomi Global Berbasis Bunga

Tantangan terbesar dalam penerapan hukum ekonomi Islam di era modern adalah bagaimana
mewujudkan prinsip syariah secara komprehensif dalam ekosistem ekonomi global yang secara struktural
dibangun di atas fondasi bunga (interest-based system). Hampir seluruh instrumen keuangan
internasional—mulai dari suku bunga acuan, obligasi negara, instrumen moneter, hingga transaksi
derivatif—beroperasi menggunakan konsep imbal hasil tetap yang menjadi salah satu karakteristik utama
sistem bunga (El-Gamal, 2006). Dalam konteks ini, seorang Muslim yang ingin menghindari riba secara
total menghadapi tantangan praktis yang signifikan. Proses menabung di bank, memperoleh pembiayaan
perumahan (mortgage), menggunakan kartu kredit, hingga berinvestasi dalam saham atau obligasi
konvensional sering kali tidak dapat dihindari tanpa menimbulkan biaya sosial dan ekonomi yang besar.
Pada tingkat individu, dilema muncul karena kebutuhan finansial modern hampir seluruhnya melewati
lembaga yang berbasis bunga. Misalnya, akses terhadap pembiayaan rumah atau kendaraan biasanya
diberikan melalui sistem kredit berbunga. Bahkan aktivitas sederhana seperti menerima gaji yang
ditransfer melalui bank atau melakukan pembayaran digital tidak terlepas dari interaksi dengan lembaga
keuangan berbasis bunga. Hal ini menciptakan gap antara idealitas hukum syariah dan realitas kehidupan
ekonomi sehari-hari yang tidak mudah dijembatani (Chapra, 2008).

Di tingkat negara atau makroekonomi, tantangannya jauh lebih kompleks. Negara dengan
mayoritas Muslim yang ingin menerapkan sistem ekonomi bebas bunga harus berhadapan dengan
berbagai faktor eksternal: arus modal global yang bergerak mengikuti perbedaan suku bunga, mekanisme
penentuan nilai tukar, serta kerja sama keuangan internasional melalui lembaga seperti IMF dan Bank
Dunia. Lembaga-lembaga ini menggunakan parameter bunga sebagai instrumen analisis utama. Dengan
demikian, negara yang menolak sistem bunga secara total berpotensi mengalami isolasi finansial,
penurunan rating kredit, dan kendala dalam mengakses pasar modal internasional (El-Gamal, 20006;
Chapra, 2008).

Selain itu, ketergantungan ekonomi global terhadap bunga membuat negara Muslim sulit
mengendalikan inflasi atau likuiditas tanpa menggunakan instrumen suku bunga yang menjadi standar
global. Bank sentral konvensional mengandalkan suku bunga untuk mengatur pertumbuhan ekonomi,
menahan inflasi, dan menjaga stabilitas nilai tukar. Dalam konteks ini, penerapan sistem moneter tanpa
bunga memerlukan inovasi besar-besaran agar tetap kompatibel dengan struktur ekonomi global. Ini
menjadikan penerapan syariah tidak hanya tantangan fighiyah, tetapi juga tantangan teknis, institusional,
dan geopolitik.

Sebagai respons konstruktif terhadap tantangan tersebut, sistem keuangan dan perbankan syariah
berkembang sebagai jalan tengah yang lebih realistis. Perbankan syariah dirancang untuk menyediakan
fungsi ekonomi yang setara dengan perbankan konvensional, tetapi melalui mekanisme transaksi yang
sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Produk-produk seperti murabahah (jual beli dengan margin), ijarah
(sewa), musyarakah dan mudharabah (bagi hasil), serta salam dan istishna’ (pembiayaan sektor riil)
menjadi instrumen alternatif yang tidak mengandung riba (Warde, 2000). Sistem ini menawarkan
pengalaman keuangan modern tanpa harus melanggar batasan syariah.

Lebih jauh, keberhasilan industri keuangan syariah dalam menunjukkan stabilitasnya, terutama

pada masa krisis keuangan global 2008, memberikan bukti empiris bahwa sistem keuangan non-ribawi
bukan hanya ideal normatif, tetapi juga dapat berfungsi secara efisien (Igbal & Mirakhor, 2011).
Mekanisme bagi hasil yang menjadi inti keuangan syariah diyakini menciptakan distribusi risiko yang lebih
merata serta menjaga keterkaitan antara sektor keuangan dan sektor riil. Hal ini berbeda dari sistem
konvensional yang sering kali memberikan ruang bagi spekulasi berlebihan.
Perkembangan keuangan syariah ini memiliki dua dampak signifikan: pertama, menyediakan solusi praktis
bagi umat Islam agar tetap dapat berpartisipasi dalam ekonomi modern tanpa mengorbankan keyakinan
agama; kedua, memberikan kontribusi nyata terhadap stabilitas ekonomi global dengan memperkenalkan
paradigma berbagi risiko, keadilan kontraktual, dan keberlanjutan.

8 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; Analisis Bunga Bank...

CONCLUSION

Dari pembahasan dapat disimpulkan bahwa pandangan ulama kontemporer terhadap hukum
bunga bank sangatlah beragam, mencerminkan dinamika ijtthad dalam merespons tantangan sistem
ckonomi modern. Keragaman ini bersumber dari perbedaan penafsiran nash, penentuan 'illat hukum, dan
penimbangan antara kesetiaan pada teks (al-tsabat) dengan respons terhadap realitas (al-murunah).
Meskipun terdapat perbedaan, semua kelompok sepakat pada prinsip dasar untuk menjauhi riba dan
mencari kehalalan dalam muamalah. Bagi umat Islam, pemahaman terhadap perdebatan ini sangat relevan
karena berkaitan langsung dengan praktik ekonomi sehari-hari yang menentukan status halal-haram harta
yang diperoleh. Kesadaran ini mendorong untuk bersikap kritis dan selektif dalam memilih produk dan
layanan jasa keuangan.

Untuk itu, diperlukan upaya yang lebih masif dalam penguatan literasi keuangan syariah di semua
lapisan masyarakat. Edukasi yang komprehensif akan memampukan umat Islam untuk tidak hanya
memahami alasan di balik keharaman bunga, tetapi juga mengenali alternatif-alternatif syariah yang
tersedia. Selain itu, dukungan pemerintah dan otoritas keuangan dalam mengembangkan ekosistem
ckonomi syariah yang lebih luas dan terintegrasi merupakan keniscayaan agar pilihan untuk bertransaksi
secara halal menjadi lebih mudah dan accessible bagi semua orang.

BIBLIOGRAPHY
Al-Qaradawi, Y. (2001). Fawaid al-bunuk hiya al-riba al-haram. Dar al-Shuruqg.

Al-Zuhayli, W. (2007). ALfigh al-islami wa adillatuh (Nol. 5). Dar al-Fikr.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-shariah. International Institute
of Islamic Thought.

Chapra, M. U. (2000). The future of economics: An Islamic perspective. The Islamic Foundation.

Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. (2000). Fatwa No. 1/ DSN-MUI/I1V"/ 2000 tentang giro.
DSN-MUL

Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. (2004). Fatwa No. 20/ DSN-MUI/IV/ 2003 tentang
pedoman pelaksanaan investasi untuk dana asuransi syariah. DSN-MUI.

El-Gamal, M. A. (2000). Islamic finance: Law, economics, and practice. Cambridge University Press.
Hasan, A. (2009). Riba: Masalah dan solusinya dalam perspektif ekonomi Islam. Pustaka Pelajar.
Hosen, M. N. (2008). Memaham:i riba dan bunga bank: Sebuah studi kritis. Prenada Media Group.

Igbal, Z., & Mirakhor, A. (2011). An introduction to Islamic finance: Theory and practice (2nd ed.). John Wiley
& Sons.

Ismail. (2011). Perbankan syariah. Kencana Prenada Media Group.

Kahf, M. (2005). Islamic economics: Notes on definition and methodology. Review of Isiamic Econonsics,
13(1), 23-48.

Kamali, M. H. (2008). Magasid al-shariah made simple. International Institute of Islamic Thought.
Karim, A. A. (2010). Bank Islam: Analisis figih dan kenangan (3rd ed.). RajaGrafindo Persada.

Khan, M. A. (2013). What is wrong with Islamic economics? Analysing the present state and future agenda. Edward
Elgar Publishing.

Khan, M. F. (1995). Essays in Islamic economics. The Islamic Foundation.

Khan, T., & Muljawan, D. (Eds.). (2007). Advances in Islamic economics and finance: Proceedings of the 6th
International Conference on Islamic Economics and Finance. Islamic Research and Training Institute.

Maududi, S. A. A. (1999). Riba aur bank kari. Islamic Publications.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 9



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Mishkin, F. S. (2016). The economics of money, banking, and financial markets (11th ed.). Pearson.

Qutb, S. (2000). F7 zilal al-Qur'an (Vol. 1). Dar al-Shurugq.

Rahman, F. (1964). Riba and interest. Islamic Studies, 3(1), 1-43.

Rose, P. S., & Hudgins, S. C. (2013). Bank management & financial services (9th ed.). McGraw-Hill/Irwin.

Saced, A. (1999). Islamic banking and interest: A study of the probibition of riba and its contemporary interpretation
(2nd ed.). Brill.

Siddiqi, M. N. (2004). Riba, bank interest, and the rationale of its prohibition. Islamic Development Bank.

Suharto, U. (2017). The historical development of Islamic banking and its future challenges. Journal of
Islamic Economics and Finance, 3(1), 1-20.

Timurtas, F. K. (2006). Rzba in the Qur'an and hadith. ISAR Publications.
Usmani, M. T. (2002). An introduction to Islamic finance. 1daratul Ma'arif.
Warde, 1. (2000). Islamic finance in the global economy. Edinburgh University Press.

Wilson, R. (2009). The development of Islamic finance in the Gulf Cooperation Council states. In D.
Held & K. Ulrichsen (Eds.), The transformation of the Gulf: Politics, economics and the global order.
Routledge.

Zaman, A. (2008). Islamic economics: A survey of the literature. Journal of Economic Surveys, 22(4), 710—
742.

10 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



