Wi Craom fo kb

ournal of Journal of Islamic Insights (Vo. 1) (No. 1) Desember 2025 p-ISSN: xxxx-XxXXX
e |slamic Insights https://ummulquro.id/index.php/jii e-ISSN: xxxx-xxxX

r—

Strategi Islam Dalam Menanggulangi Pengangguran: Sebuah Analisis Komprehensif

Latifah Ali
Universitas Islam Negeri Kiai Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia

Email: alilatifahali313@gmail.com

Received: November 3, 2025. Accepted: November 21, 2025. Published: December, 11, 2025.

ABSTRACT

Unemployment is a multidimensional economic phenomenon that has become a chronic problem in many
countries, including those with Muslim-majority populations. Its impact is not only on macroeconomic growth,
but also on social disintegration, individual psychology, and political stability. Islam, as a complete religion (kaffah),
offers an integral paradigm and framework for solutions, combining spiritual, moral, and technical-economic
dimensions. This scientific article aims to analyze Islamic strategies in tackling unemployment in a thorough and
systematic manner. The research method used is qualitative with a library research approach to primary texts (the
Qur'an and Sunnah) and contemporary Islamic economic literature. The discussion is classified into six main
strategies: (1) Human Resource Empowerment through education and work ethic, (2) Development of Sharia
Entrepreneurship, (3) Optimization of Zakat as a Productive Instrument, (4) Revitalization of Productive Waqf,
(5) Reforming Asset Distribution and Market Mechanisms, and (6) The Role of the State (Dawlah) in Employment
Policy. Analysis shows that Islamic strategies are not reactive and partial, but rather proactive and systemic,
emphasizing prevention (preventive) as well as cure (curative), and integrating the roles of individuals, society, and
the state into a single, mutually supportive system (takaful). Comprehensive and consistent implementation of
these strategies is expected to significantly reduce unemployment, create a productive society, and achieve
economic justice as the objectives of sharia (maqasid al-shati‘ah).

Keywords: Islamic Economics, Unemployment, Productive Zakat, Waqf, Sharia Entreprenecurship,
Empowerment, Maqasid al-Shari‘ah

ABSTRAK

Pengangguran merupakan fenomena ekonomi-multidimensi yang menjadi masalah kronis di banyak negara, termasnk negara-negara
berpenduduk mayoritas Muslim. Dampaknya tidak hanya pada pertumbuhan ekonomi mafkro, tetapi juga pada disintegrasi sosial,
psikologis individn, dan stabilitas politik. Lslam, sebagai agama yang lengkap (kdffab), menawarkan paradigma dan kerangka solutif
_yang bersifat integral, menggabungkan dimensi spiritual, moral, dan teknis-ekonomi. Artikel ilpialb ini bertujuan untuk menganalisis
Strategi-strategi Lslam dalam menanggulangi pengangguran secara mendalam dan sistematis. Metode penelitian yang dignnakan adalah
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research) terhadap tekes-teks primer (al-Qur'an dan Sunnab) serta literatur
ekonomi Islam kontemporer. Pembabasan diklasifikasikan ke dalam enam strategi utama: (1) Pemberdayaan Sumber Daya
Mannsia (SDM) melalui pendidikan dan etos kerja, (2) Pengembangan Kewiransahaan (Entreprencurship) Syariah, (3)
Optimalisasi Zakat sebagai Instrumen Produktif, (4) Revitalisasi Wakaf Produktif, (5) Reformasi Distribusi Aset dan Mekanisme
Pasar, serta (6) Peran Negara (Dawlab) dalam Kebijakan Ketenagakerjaan. Analisis menunjukkan babwa strategi Islam tidak
bersifat reaktif dan partial, melainkan proaktif dan sistemik, menekankan pada pencegahan (preventif) sekaligus penyembuban
(kuratif), serta mengintegrasikan peran individn, masyarakat, dan negara dalam satu kesatuan sistem yang saling mendukung
(takaful). Implementasi yang komprebensif dan konsisten dari strategi-strategi ini dibarapkan dapat mengatasi pengangguran secara

signifikan, menciptakan masyarakat produktif, dan mewnjudkan keadilan ekonomi sebagaimana menjadi tujuan syariab (maqasid
al-shari‘ah).

Kata Kunci: Ekonomi Islam, Pengangguran, Zakat Produktif, Wakaf, Kewiransahaan Syariah, Pemberdayaan, Magqasid al-
Shari‘ah

INTRODUCTION

Pengangguran, secara definisi ekonomi konvensional, merujuk pada kondisi di mana seseorang
yang aktif mencari pekerjaan tidak memperoleh pekerjaan yang layak (Mankiw, 2019). Namun, dalam
perspektif yang lebih luas dan struktural, pengangguran merupakan masalah kompleks yang menjadi
indikator kegagalan sistem ekonomi dalam menyerap tenaga kerja produktif, mendistribusikan peluang
secara adil, dan memanfaatkan sumber daya manusia maupun alam secara optimal. Ketika pengangeuran

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 31



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

berlangsung secara persisten, ia tidak lagi bersifat siklikal atau temporer, melainkan berubah menjadi
masalah struktural yang mencerminkan ketimpangan mendasar dalam desain kebijakan ekonomi, pola
produksi, dan orientasi pembangunan.

Dampak sosio-ekonomi dari pengangguran bersifat masif dan berantai, melampaui sekadar
hilangnya pendapatan individu. Pengangguran berkontribusi langsung terhadap peningkatan angka
kemiskinan, ketimpangan distribusi pendapatan, serta melemahnya daya beli masyarakat. Dalam jangka
panjang, kondisi ini berdampak pada penurunan kualitas kesehatan fisik dan mental, meningkatnya stres,
depresi, serta erosi harga diri individu yang menganggur. Secara sosial, pengangguran juga berkorelasi
dengan peningkatan kriminalitas, disintegrasi sosial, serta munculnya instabilitas sosial-politik yang
mengancam kohesi masyarakat (Winkelmann & Winkelmann, 1998). Oleh karena itu, pengangguran tidak
dapat dipahami semata sebagai persoalan ekonomi, tetapi juga sebagai isu kemanusiaan dan keadilan
sosial.

Dalam konteks negara-negara Muslim, tingginya angka pengangguran—terutama di kalangan
pemuda (youth unemployment)—seringkali memiliki dimensi yang lebih kompleks. Fenomena ini tidak hanya
dipicu oleh pertumbuhan ekonomi yang tidak inklusif, tetapi juga oleh ketidaksesuaian antara sistem
ckonomi yang diadopsi dengan nilai-nilai lokal, struktur sosial, dan etos kerja masyarakat. Model
pembangunan yang terlalu berorientasi pada pertumbuhan angka makro, kapital intensif, dan spekulasi
finansial cenderung menciptakan jobless growth, di mana peningkatan produk domestik bruto tidak ditkuti
oleh penciptaan lapangan kerja yang memadai. Kondisi ini memperkuat kritik bahwa sistem ekonomi
yang diterapkan gagal menghadirkan keadilan distributif dan kesempatan yang setara, sebagaimana
dikemukakan oleh Chapra (2008).

Islam, sebagai din yang bersifat komprehensif, tidak hanya mengatur hubungan vertikal antara
manusia dan Tuhan (hablum minallah), tetapi juga hubungan horizontal antar manusia (hablum minannas),
termasuk dalam bidang ekonomi, ketenagakerjaan, dan distribusi kekayaan. Ekonomi Islam (al-igtisad al-
zslami) dibangun di atas fondast nilai-nilai etika dan prinsip-prinsip syariah yang bertujuan untuk mencapai
kesejahteraan holistik (fz4h) dan kemaslahatan universal (maslahah) (Al-Ghazali, 1997). Dalam kerangka
ini, kerja tidak dipandang sekadar sebagai aktivitas ekonomi, melainkan sebagai bentuk ibadah, aktualisasi
diri, dan kontribusi sosial yang bernilai moral.

Oleh karena itu, persoalan pengangguran dalam perspektif Islam tidak dilihat semata-mata sebagai
kegagalan mekanisme pasar atau ketidakseimbangan antara penawaran dan permintaan tenaga kerja, tetapi
juga sebagai cerminan dari ketidakseimbangan spiritual dan moral dalam sistem ekonomi. Praktik-praktik
seperti ketamakan, eksploitasi tenaga kerja, penimbunan (7htikar), konsentrasi kekayaan pada segelintir
pihak, serta pengabaian terhadap tanggung jawab sosial dipandang sebagai faktor-faktor yang
mempersempit akses kerja dan menghambat sirkulasi ekonomi yang sehat (Antonio, 2012). Dengan
demikian, penanggulangan pengangguran menuntut pendekatan yang tidak hanya bersifat teknokratis,
tetapi juga normatif dan etis.

Artikel ini bertujuan untuk melakukan eksplorasi dan analisis yang mendalam serta sistematis
terhadap strategi-strategi yang ditawarkan Islam dalam menanggulangi pengangguran. Fokus utama kajian
ini adalah bagaimana paradigma ekonomi Islam, yang berlandaskan nilai keadilan, keseimbangan, dan
solidaritas sosial, dapat diterjemahkan ke dalam instrumen-instrumen praktis yang mampu menciptakan
lapangan kerja secara berkelanjutan. Pertanyaan penelitian yang mendasari tulisan ini adalah: bagaimana
paradigma dan instrumen-instrumen ekonomi Islam dapat dirangkai menjadi sebuah strategi
komprehensif untuk mengatasi masalah pengangguran dari hulu ke hilir, mulai dari aspek pembentukan
etos kerja, distribusi modal, hingga penciptaan ekosistem usaha yang inklusif?

Dengan menggunakan pendekatan kualitatif analitis, artikel ini membahas secara rinci landasan
filosofis ekonomi Islam, prinsip-prinsip operasionalnya, serta mekanisme implementasi berbagai
instrumen seperti zakat, wakaf produktif, larangan riba, kemitraan usaha, dan peran negara dalam
menjamin keadilan pasar tenaga kerja. Signifikansi tulisan ini terletak pada upaya untuk
mensistematisasikan berbagai pemikiran ekonomi Islam yang selama ini tersebar ke dalam sebuah
kerangka strategis yang koheren dan aplikatif. Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat menjadi
referensi konseptual dan praktis bagi para pembuat kebijakan, praktisi lembaga keuangan syariah,

32 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Latifah Ali,; Strategi Islam dalam...

akademisi, serta pemangku kepentingan lainnya dalam merumuskan solusi pengangguran yang tidak
hanya efektif secara ekonomi, tetapi juga adil secara sosial dan selaras dengan nilai-nilai Islam.

METHOD

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (Zzbrary
research) yang dipadukan dengan analisis isi (content analysis). Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian
tidak berfokus pada pengukuran kuantitatif atau pengujian hipotesis statistik, melainkan pada
penelusuran, pemaknaan, dan rekonstruksi konsep-konsep normatif serta teoritis yang bersumber dari
khazanah keilmuan Islam dan literatur akademik kontemporer. Melalui pendekatan kualitatif, penelitian
ini berupaya memahami secara mendalam paradigma Islam tentang kerja, ekonomi, dan keadilan sosial
sebagai landasan konseptual dalam merumuskan strategi penanggulangan pengangguran. Data dan
sumber primer dalam penelitian ini adalah ayat-ayat al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang
secara langsung maupun tidak langsung berkaitan dengan etos kerja, kewirausahaan, distribusi ekonomi,
tanggung jawab sosial, serta prinsip keadilan dalam muamalah. Ayat dan hadis tersebut dipilih melalui
proses penelusuran tematik (#hematic selection), dengan mempertimbangkan relevansi substansi dan konteks
penafsiran yang berkaitan dengan isu ketenagakerjaan dan kesejahteraan sosial. Untuk memperkuat
pemahaman normatif, penelitian ini juga merujuk pada kitab-kitab tafsir dan syarah hadis sebagai sumber
pendukung dalam menafsirkan makna dan implikasi ayat serta hadis secara kontekstual.

Sumber data sekunder mencakup karya-karya ulama klasik dan kontemporer dalam bidang fikih
muamalah, ekonomi Islam, maqadsid al-shari‘ab, serta pemikiran sosial Islam. Selain itu, penelitian ini
menggunakan artikel-artikel ilmiah yang diterbitkan dalam jurnal bereputasi internasional dan nasional
sebagai rujukan teoritis dan empiris untuk memperkaya perspektif analisis. Literatur sekunder tersebut
berfungsi untuk menjembatani pemikiran normatif Islam dengan realitas sosial-ekonomi kontemporer,
sekaligus untuk mengidentifikasi pola, tren, dan temuan ilmiah yang relevan dengan isu pengangguran
dan penciptaan lapangan kerja. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelaahan literatur secara
kritis dan sistematis dengan tahapan inventarisasi sumber, seleksi literatur berdasarkan kredibilitas dan
relevansi, serta pembacaan mendalam terhadap teks-teks terpilih. Seluruh data yang terkumpul kemudian
dianalisis menggunakan pendekatan deskriptif-analitis, yaitu dengan cara mengidentifikasi konsep-konsep
kunci, mengelompokkan tema-tema utama, serta mensintesiskan berbagai pandangan dan instrumen
Islam yang berkaitan dengan penanggulangan pengangguran ke dalam suatu kerangka strategis yang
koheren dan integratif. Proses analisis ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga interpretatif, dengan
mempertimbangkan konteks historis, sosial, dan normatif dari setiap sumber yang dianalisis.

Untuk menjaga validitas dan kredibilitas data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi
sumber, yaitu dengan membandingkan dan mengonfirmasi temuan yang diperoleh dari berbagai jenis
sumber teks otoritatif, baik al-Qur’an dan hadis, karya ulama, maupun literatur akademik kontemporer.
Triangulasi ini bertujuan untuk meminimalkan bias subjektivitas peneliti serta memastikan bahwa
kesimpulan yang dihasilkan memiliki dasar konseptual yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan secara
ilmiah. Dengan demikian, metodologi penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang
komprehensif, objektif, dan relevan terhadap upaya perumusan strategi Islam dalam menanggulangi
pengangguran secara berkelanjutan.

RESULTS AND DISCUSSION
Pemberdayaan SDM Berbasis Nilai Islami dan Relevansi Kompetensi

Hasil analisis menunjukkan bahwa persoalan pengangguran dalam perspektif Islam tidak dapat
dipisahkan dari kualitas sumber daya manusia (SDM) yang dihasilkan oleh sistem pendidikan, sosial, dan
ckonomi. Pengangguran tidak semata-mata dipahami sebagai ketiadaan lapangan pekerjaan, melainkan
juga sebagai manifestasi dari ketidaksiapan individu dalam menghadapi tuntutan dunia kerja yang terus
berubah. Ketidaksiapan ini mencakup aspek kompetensi teknis, adaptabilitas, etos kerja, serta kematangan
moral dan spiritual. Dalam konteks ini, Islam memandang manusia sebagai &balifab fi al-ard yang memiliki
amanah untuk mengelola potensi diri, beketja secara produktif, serta memberikan kontribusi nyata bagi
kemaslahatan sosial dan keberlanjutan kehidupan. Oleh karena itu, pembangunan SDM dalam Islam tidak
bersifat parsial atau sektoral, melainkan mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, spiritual, dan
psikomotorik secara simultan dan berkelanjutan (Al-Ghazali, 1997).

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 33



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Konsep pembangunan SDM dalam Islam berangkat dari pandangan bahwa manusia bukan
sekadar faktor produksi, tetapi subjek moral yang memiliki tujuan hidup transendental. Dengan demikian,
kualitas SDM tidak hanya diukur dari tingkat pendidikan formal atau keterampilan teknis semata,
melainkan juga dari integritas pribadi, kedisiplinan, tanggung jawab sosial, serta orientasi etis dalam
bekerja. Pengangguran yang terjadi akibat rendahnya kualitas SDM mencerminkan kegagalan sistem
pendidikan dan pelatihan dalam membentuk manusia yang utuh (szsan kamil), yakni individu yang mampu
mengintegrasikan kecakapan profesional dengan kesadaran spiritual dan sosial.

Pendidikan integratif menjadi fondasi utama dalam membentuk tenaga kerja yang adaptif,
kompeten, dan berdaya saing. Sistem pendidikan yang hanya menekankan aspek teoritis tanpa penguatan
keterampilan aplikatif terbukti memperlebar jurang antara dunia pendidikan dan dunia kerja.
Ketidaksesuaian ini melahirkan fenomena educated unemployment, di mana lulusan pendidikan menengah
dan tinggi justru mendominasi angka pengangguran. Selain itu, kondisi ini memicu krisis kepercayaan
dunia industri terhadap institusi pendidikan, karena lulusan dianggap belum siap kerja, kurang fleksibel,
dan minim soft skills. Dalam perspektif Islam, situasi tersebut bertentangan dengan prinsip kemaslahatan,
karena ilmu yang tidak melahirkan manfaat sosial dipandang kehilangan nilai fungsionalnya.

Sebaliknya, pendekatan pendidikan Islam yang menggabungkan penguasaan ilmu pengetahuan
modern, keterampilan praktis, serta internalisasi nilai tauhid dan akhlak mampu melahirkan lulusan yang
unggul secara intelektual sekaligus matang secara moral. Integrasi ini memungkinkan peserta didik
memahami bahwa kompetensi profesional harus berjalan seiring dengan tanggung jawab etis. Naqvi
(2003) menegaskan bahwa etika kerja Islam merupakan modal sosial yang sangat penting dalam
membangun kepercayaan dunia usaha, karena melahirkan tenaga ketja yang jujur, disiplin, bertanggung
jawab, dan memiliki orientasi kerja jangka panjang. Etos kerja tersebut menciptakan keunggulan
komparatif yang tidak mudah tergantikan oleh otomatisasi atau teknologi.

Institusi pendidikan Islam seperti pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi Islam memiliki
potensi strategis untuk berperan sebagai pusat pengembangan SDM berbasis nilai. Sejarah mencatat
bahwa pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga transmisi keilmuan keagamaan, tetapi juga
sebagai pusat pembentukan karakter, etos kerja, dan kemandirian ekonomi. Transformasi pesantren
menuju model pesantren produktif merupakan contoh konkret bagaimana pendidikan keagamaan dapat
diintegrasikan dengan pelatihan vokasi dan kewirausahaan. Melalui pendirian unit usaha, bengkel
keterampilan, koperasi santri, serta inkubator bisnis, pesantren tidak hanya mencetak lulusan yang
memahami ilmu agama, tetapi juga membekali mereka dengan keterampilan kerja, literasi keuangan, dan
jiwa kewirausahaan.

Model pesantren produktif ini memiliki implikasi strategis dalam menekan angka pengangguran,
khususnya di wilayah pedesaan dan semi-perkotaan. Lulusan pesantren tidak lagi sepenuhnya bergantung
pada sektor formal yang daya serapnya terbatas, tetapi mampu menciptakan peluang kerja secara mandiri
maupun kolektif. Selain itu, model ini memperkuat ekonomi lokal melalui pengembangan usaha berbasis
komunitas, yang sejalan dengan prinsip ekonomi Islam tentang distribusi kesejahteraan dan
pemberdayaan masyarakat dari bawah.

Lebih lanjut, pengembangan pelatihan di sektor industri halal menunjukkan relevansi yang
semakin kuat dengan kebutuhan ekonomi global. Meningkatnya permintaan produk dan jasa halal di
tingkat internasional membuka peluang besar bagi tenaga kerja Muslim yang memiliki kompetensi teknis
sekaligus pemahaman syariah. Industri halal mencakup berbagai sektor strategis, seperti pangan, farmasi,
kosmetik, pariwisata, keuangan, dan logistik, yang semuanya membutuhkan SDM berkualitas tinggi. Beik
dan Arsyianti (2016) menekankan bahwa industri halal tidak hanya membutuhkan tenaga ahli di bidang
produksi, tetapi juga SDM yang memahami standar halal, etika bisnis Islam, serta tata kelola usaha yang
berkeadilan. Oleh karena itu, investasi pada pengembangan SDM halal menjadi instrumen strategis dalam
menanggulangi pengangguran sekaligus meningkatkan daya saing ekonomi umat di tingkat global.

Selain kompetensi teknis, Islam menempatkan etos kerja sebagai dimensi fundamental dalam
pemberdayaan SDM. Nilai amanah menumbuhkan rasa tanggung jawab terhadap tugas dan pekerjaan,
itgan mendorong profesionalisme serta kualitas hasil kerja, Sidg membangun kejujuran dan integritas,
sementara jiddiyyah menanamkan semangat kerja keras dan ketangguhan menghadapi tantangan.

34 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Latifah Ali,; Strategi Islam dalam...

Internalisasi nilai-nilai ini tidak hanya meningkatkan produktivitas individu, tetapi juga menciptakan
budaya kerja yang sehat, saling percaya, dan berorientasi pada keberkahan. Dalam budaya kerja seperti
ini, konflik kepentingan, praktik korupsi, dan penyalahgunaan wewenang dapat diminimalisir.

Tenaga kerja yang berlandaskan nilai Islami cenderung memandang pekerjaan sebagai bentuk
ibadah dan pengabdian sosial. Orientasi ini menjadikan motivasi kerja tidak semata didorong oleh insentif
material, tetapi juga oleh kesadaran moral dan spiritual untuk memberikan manfaat bagi orang lain.
Perspektif ini sangat relevan dalam menghadapi tantangan dunia kerja modern yang sarat dengan tekanan
kompetisi, ketidakpastian, dan perubahan cepat. SDM yang memiliki fondasi nilai yang kuat akan lebih
resilien, adaptif, dan mampu menjaga integritas di tengah dinamika pasar kerja yang fluktuatif.

Dengan demikian, pemberdayaan SDM berbasis nilai Islami memiliki karakteristik holistik yang
mampu menjawab persoalan pengangguran secara struktural maupun kultural. Pendekatan ini tidak hanya
berfokus pada penciptaan tenaga kerja siap pakai dalam arti teknis, tetapi juga pada pembentukan manusia
yang berintegritas, adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. Dalam jangka panjang, strategi
ini berpotensi menciptakan ekosistem ketenagakerjaan yang lebih inklusif, berkeadilan, dan berkelanjutan,
sesual dengan prinsip-prinsip Islam. Ekosistem tersebut tidak hanya mengurangi angka pengangguran,
tetapl juga meningkatkan kualitas kerja, kesejahteraan sosial, serta stabilitas ekonomi secara keseluruhan.
Penguatan Kewirausahaan Syariah sebagai Strategi Penciptaan Lapangan Kerja

Hasil kajian menunjukkan bahwa kewirausahaan syariah merupakan salah satu instrumen strategis
yang efektif dalam mengurangi tingkat pengangguran dan meningkatkan kesejahteraan masyarakat.
Dalam perspektif Islam, kewirausahaan tidak dipandang sekadar sebagai aktivitas ekonomi yang netral
nilai, melainkan merupakan bagian dari ibadah muamalah yang harus tunduk pada prinsip-prinsip syariah,
termasuk keadilan (‘ad)), kejujuran (Sidyg), tanggung jawab (amanah), dan kemaslahatan sosial (waslahab).
Prinsip-prinsip ini menjadikan aktivitas kewirausahaan tidak hanya berorientasi pada pencapaian
keuntungan material, tetapi juga pada penciptaan nilai sosial dan distribusi manfaat ekonomi yang adil.
Sejarah ekonomi Islam memberikan contoh nyata, di mana Nabi Muhammad SAW dan para sahabatnya
menjalankan usaha dengan mengombinasikan kecerdasan bisnis, kreativitas, serta integritas moral. Praktik
kewirausahaan tersebut membangun kepercayaan pasar yang tinggi, memperkuat loyalitas konsumen, dan
menciptakan ekosistem ekonomi yang stabil dan berkelanjutan (Ramadani et al., 2015). Dalam konteks
modern, nilai-nilai ini relevan untuk menjawab problem struktural ketenagakerjaan, terutama di negara
berkembang yang menghadapi ketimpangan ekonomi dan keterbatasan lapangan kerja formal.

Pembudayaan kewirausahaan syariah membutuhkan intervensi yang sistematis melalui jalur
pendidikan formal maupun nonformal. Kurikulum kewirausahaan syariah yang terstruktur dan
terintegrasi dalam pendidikan dasar hingga perguruan tinggi berperan penting dalam menumbuhkan
minat, sitkap mental, serta kompetensi generasi muda untuk menjadi wirausahawan mandiri. Kurikulum
ini tidak hanya menekankan penguasaan keterampilan teknis dan manajerial, seperti perencanaan usaha,
pemasaran, dan manajemen keuangan, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai etika bisnis Islam, sehingga
wirausahawan yang lahir tidak sekadar kompeten secara profesional, tetapi juga memiliki integritas moral
yang kuat. Pendidikan kewirausahaan berbasis nilai ini berkontribusi pada pembentukan karakter
wirausahawan yang bertanggung jawab secara sosial dan berorientasi jangka panjang.

Program inkubasi bisnis di perguruan tinggi Islam, pesantren, dan lembaga pelatihan komunitas
berfungsi sebagai laboratorium praktik bagi calon wirausahawan syariah. Melalui pendampingan intensif,
akses jejaring bisnis, serta pelatihan berbasis pengalaman, peserta inkubasi memperoleh pemahaman
komprehensif tentang dinamika pasar dan risiko usaha. Data evaluasi program menunjukkan bahwa
peserta inkubasi memiliki kesiapan lebih tinggi dalam menghadapi ketidakpastian bisnis, kemampuan
manajemen keuangan yang lebih baik, serta pemahaman mendalam mengenai etika transaksi berbasis
syariah. Selain itu, mereka cenderung mampu memformulasikan strategi inovatif dan adaptif terhadap
perubahan pasar, sehingga peluang keberhasilan usaha dan potensi penciptaan lapangan kerja baru
semakin meningkat.

Akses terhadap permodalan merupakan faktor krusial dalam keberhasilan kewirausahaan,
terutama bagi usaha pemula dan kelompok masyarakat kurang mampu. Sistem pembiayaan syariah
menawarkan mekanisme unik berbasis bagi hasil (profit and loss sharing) yang lebih adil dan adaptif terhadap
tisiko usaha. Akad mudarabah dan musyarakah memungkinkan pelaku usaha memperoleh modal tanpa
beban bunga tetap, sehingga risiko usaha dapat dibagi secara proporsional antara investor dan pengusaha.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 35



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Mekanisme ini tidak hanya mendorong ekspansi usaha, tetapi juga meningkatkan keberanian
wirausahawan untuk merekrut tenaga kerja dan memperluas skala produksi (Antonio, 2012). Selain itu,
skema gard al-hasan tetbukti efektif dalam mendukung pembiayaan usaha mikro dan kecil, khususnya bagi
kelompok miskin produktif, karena memberikan modal usaha tanpa tekanan bunga sekaligus membangun
budaya tanggung jawab dan solidaritas sosial dalam pengembalian dana.

Pengembangan kewirausahaan syariah juga memerlukan dukungan ekosistem yang kuat melalui
jaringan pasar dan kelembagaan. Koperasi syariah, asosiasi pengusaha Muslim, lembaga zakat produktif,
serta platform digital berbasis halal marketplace berperan sebagai saluran distribusi yang memperluas akses
pasar bagi produk dan jasa halal. Dengan dukungan ekosistem ini, wirausahawan memiliki peluang lebih
besar untuk meningkatkan daya saing, menjangkau konsumen yang lebih luas, dan menciptakan peluang
ketja tambahan bagi masyarakat sekitar. Konsep hisbah, yang pada masa klasik berfungsi sebagai
mekanisme pengawasan pasar, diadaptasi dalam konteks modern melalui lembaga sertifikasi halal,
pengawasan kualitas produk, serta perlindungan konsumen. Pendekatan ini menciptakan iklim usaha yang
transparan, adil, dan kompetitif, sehingga mendorong pertumbuhan ekonomi yang inklusif dan
berkelanjutan (Mannan, 1995).

Secara keseluruhan, penguatan kewirausahaan syariah terbukti tidak hanya efektif dalam
menciptakan lapangan kerja, tetapi juga memiliki implikasi sosial dan ekonomi yang lebih luas. Dengan
mengedepankan prinsip keadilan, tanggung jawab, dan kepedulian terhadap masyarakat, kewirausahaan
syariah berkontribusi pada pemerataan kesempatan ekonomi, pengurangan kesenjangan sosial, serta
penguatan stabilitas sosial. Strategi ini menunjukkan bahwa pembangunan ekonomi yang berlandaskan
nilai-nilai Islam mampu menghasilkan efek multiplikatif, di mana peningkatan kapasitas individu dan
komunitas berkontribusi langsung pada pertumbuhan ekonomi nasional yang berkelanjutan dan
berkeadilan.

Optimalisasi Zakat dan Wakaf Produktif dalam Pemberdayaan Ekonomi

Hasil kajian menunjukkan bahwa zakat dan wakaf memiliki potensi transformasi ekonomi yang
signifikan apabila dikelola secara produktif dan terintegrasi dalam kerangka pembangunan ekonomi umat.
Dalam konteks pengangguran dan kemiskinan struktural, zakat dan wakaf tidak cukup diposisikan sebagai
instrumen filantropi yang bersifat reaktif dan temporer, melainkan harus diarahkan menjadi instrumen
pembangunan sosial-ekonomi yang proaktif, berkelanjutan, dan berorientasi pada kemandirian. Konsep
zakat produktif muncul dari pemahaman bahwa persoalan kemiskinan dan pengangguran tidak dapat
diselesaikan secara tuntas melalui bantuan konsumtif semata, seperti distribusi bahan pokok atau bantuan
tunai jangka pendek, yang meskipun penting dalam kondisi darurat, seringkali tidak mampu memutus
mata rantai ketergantungan ekonomi.

Paradigma zakat produktif menekankan pemberdayaan mustahik agar mampu bertransformasi
dari penerima bantuan menjadi pelaku ekonomi yang mandiri dan, dalam jangka panjang, berpotensi
menjadi muzakki. Pemberdayaan ini diwujudkan melalui penyediaan modal usaha, peralatan produksi,
akses terhadap pasar, serta pelatihan keterampilan teknis dan manajerial yang relevan dengan konteks
lokal (Beik & Arsyianti, 2016). Dengan pendekatan tersebut, zakat tidak lagi dipahami semata sebagai
instrumen sosial-karitatif, melainkan berfungsi sebagai katalis pertumbuhan ekonomi berbasis masyarakat
(community-based economic development) yang mampu menciptakan nilai tambah dan keberlanjutan ekonomi.
Skema pendanaan yang paling efektif dalam konteks zakat produktif adalah model revolving fund melalui
akad gard al-hasan. Model ini tidak hanya menjaga prinsip syariah dengan menghindari unsur riba, tetapi
juga menciptakan mekanisme keberlanjutan dana yang memungkinkan perluasan manfaat secara
berkesinambungan. Dana zakat yang dikembalikan oleh penerima manfaat digunakan kembali untuk
mendukung mustahik lainnya, sehingga satu alokasi dana dapat memberikan manfaat berlapis dan
menjangkau lebih banyak kelompok rentan. Skema ini secara tidak langsung membangun disiplin
finansial, rasa tanggung jawab, serta solidaritas sosial di kalangan penerima zakat.

Studi kasus di beberapa lembaga zakat menunjukkan bahwa mustahik yang menerima modal
usaha produktif tidak hanya mengalami peningkatan pendapatan, tetapi juga mampu memperluas skala
usaha, meningkatkan produktivitas, serta menciptakan lapangan kerja tambahan bagi anggota keluarga
maupun masyarakat sekitar (Kahf, 2003). Dalam banyak kasus, usaha mikro yang awalnya bersifat

36 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Latifah Ali,; Strategi Islam dalam...

subsisten berkembang menjadi unit ekonomi lokal yang berkontribusi pada perputaran ekonomi daerah.
Temuan ini memperlihatkan bahwa zakat, apabila dikelola secara profesional dan produktif, dapat
bertransformasi menjadi instrumen pembangunan ekonomi yang efektif sekaligus memperkuat fungsi
redistribusi kekayaan yang lebih adil di tingkat mikro.

Namun demikian, keberhasilan program zakat produktif sangat bergantung pada kualitas
pendampingan yang menyertainya. Modal finansial tanpa pendampingan seringkali tidak cukup untuk
menjamin keberlanjutan usaha, terutama bagi mustahik yang memiliki keterbatasan pengalaman bisnis,
literasi keuangan, dan akses informasi. Oleh karena itu, lembaga amil zakat yang mengembangkan unit
coaching bisnis, mentoring kewirausahaan, serta sistem monitoring dan evaluasi berkelanjutan
menunjukkan tingkat keberhasilan usaha yang jauh lebih tinggi. Pendampingan ini mencakup pelatihan
manajemen keuangan sederhana, perencanaan usaha, strategi pemasaran, inovasi produk, serta
pemanfaatan teknologi tepat guna untuk meningkatkan efisiensi produksi.

Sinergi dengan perguruan tinggi, praktisi bisnis profesional, dan komunitas wirausaha lokal
semakin meningkatkan efektivitas program zakat produktif, baik dari sisi kualitas usaha maupun dampak
sosial-ekonominya. Kolaborasi ini memungkinkan transfer pengetahuan, pendampingan berbasis
keahlian, serta penguatan jejaring usaha yang sangat dibutuhkan oleh pelaku usaha mikro. Dengan
pendekatan kolaboratif tersebut, zakat produktif tidak hanya memberdayakan individu, tetapi juga
memperkuat ekosistem kewirausahaan di tingkat komunitas. Dalam konteks wakaf, pengelolaan aset
wakaf produktif menunjukkan potensi yang bahkan lebih besar untuk menciptakan lapangan kerja
berskala menengah dan luas. Tanah dan aset wakaf yang selama ini kurang produktif dapat dikembangkan
menjadi pusat komersial, kawasan usaha terpadu, sekolah vokasi, rumah sakit, atau fasilitas publik yang
menghasilkan arus kas berkelanjutan. Arus kas tersebut kemudian dapat digunakan untuk membiayai
berbagai program pemberdayaan ekonomi, pendidikan, dan kesehatan masyarakat (Cizakca, 1998).
Dengan pengelolaan yang profesional, transparan, dan berorientasi pada hasil, wakaf dapat berfungsi
sebagai instrumen pembiayaan pembangunan jangka panjang yang mandiri dan tidak bergantung pada
anggaran negara atau donasi insidental.

Pengembangan wakaf produktif juga memiliki implikasi strategis terhadap penyerapan tenaga
kerja. Proyek-proyek wakaf produktif menciptakan lapangan kerja sejak tahap perencanaan, konstruksi,
hingga operasional, sehingga memberikan dampak ekonomi berlapis. Selain itu, keberadaan aset wakaf
yang produktif di suatu wilayah dapat mendorong tumbuhnya aktivitas ekonomi turunan, seperti
perdagangan, jasa, dan logistik, yang secara tidak langsung memperluas kesempatan kerja bagi masyarakat
sekitar. Inovasi wakaf vang (cash waqf) dan sukuk wakat (waqf-linked sukuk) semakin memperluas potensi
partisipasi masyarakat dalam pembangunan ekonomi berbasis wakaf. Instrumen ini memungkinkan
masyarakat berkontribusi dengan nominal yang relatif kecil, tetapi terakumulasi dalam dana besar yang
dapat diinvestasikan pada proyek-proyek bisnis halal dan infrastruktur sosial produktif. Dana tersebut
diinvestasikan secara aman dan profesional, sementara hasilnya digunakan untuk pembiayaan program
sosial dan ekonomi yang berkelanjutan (Haneef, 2005). Model ini tidak hanya meningkatkan inklusivitas
partisipasi publik, tetapi juga memperkuat rasa kepemilikan kolektif terhadap pembangunan ekonomi
umat.

Proyek-proyek wakaf produktif yang didanai melalui wakaf uang dan sukuk wakaf memberikan
efek multiplier yang signifikan. Selain menciptakan lapangan kerja langsung, proyek-proyek tersebut
meningkatkan daya beli masyarakat, memperkuat rantai pasok lokal, serta mendorong pertumbuhan
sektor usaha kecil dan menengah. Dengan demikian, wakaf produktif tidak hanya berfungsi sebagai
penyedia layanan sosial, tetapi juga sebagai instrumen strategis dalam pembangunan ekonomi inklusif
yang berorientasi pada penciptaan kesempatan kerja dan peningkatan kesejahteraan masyarakat secara
holistik. Secara keseluruhan, integrasi zakat dan wakaf produktif dalam strategi pemberdayaan ekonomi
menegaskan pendekatan komprehensif Islam dalam menangani persoalan pengangguran. Pendekatan ini
menggabungkan aspek finansial, edukatif, dan institusional dalam satu kerangka yang saling melengkapi
untuk menciptakan ekosistem ekonomi yang berkelanjutan. Zakat produktif mendorong pertumbuhan
usaha mikro dan peningkatan kapasitas individu, sementara wakaf produktif menyediakan basis aset dan
pembiayaan jangka panjang yang menopang pembangunan ekonomi skala lebih luas.

Pengalaman implementasi di berbagai lembaga menunjukkan bahwa sinergi antara zakat, wakaf,
dan pelatihan kewirausahaan memberikan dampak yang jauh lebih signifikan dibandingkan pendekatan

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 37



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

bantuan sosial konvensional. Sinergi ini tidak hanya menurunkan tingkat pengangguran dan kemiskinan,
tetapi juga membentuk budaya kemandirian ekonomi, solidaritas sosial, dan tanggung jawab kolektif yang
berlandaskan nilai-nilai Islam. Dalam jangka panjang, optimalisasi zakat dan wakaf produktif berpotensi
menjadi pilar utama dalam pembangunan ekonomi umat yang adil, inklusif, dan berkelanjutan.
Reformasi Struktur Pasar dan Peran Negara dalam Penciptaan Lapangan Kerja

Temuan penelitian menunjukkan bahwa persoalan pengangguran tidak hanya dipengaruhi oleh
faktor individual seperti rendahnya keterampilan atau motivasi kerja, tetapi juga sangat ditentukan oleh
struktur pasar dan desain sistem ekonomi yang berlaku. Distorsi pasar yang bersumber dari praktik riba,
spekulasi berlebihan (gharar), monopoli, serta penimbunan (ihtikar) menyebabkan terhambatnya
distribusi kesempatan kerja yang adil. Islam menawarkan seperangkat prinsip korektif yang dirancang
untuk menjaga keseimbangan antara kepentingan individu dan kemaslahatan publik. Prinsip keadilan
(‘adl), keseimbangan (tawazun), dan kemanfaatan (maslahah) menjadi landasan utama dalam merancang
sistem pasar yang sehat, transparan, dan inklusif. Sistem ekonomi yang menekankan aktivitas sektor riil
dan mekanisme bagi hasil terbukti lebih tahan terhadap guncangan ekonomi karena menghindarkan
praktik ekonomi semu yang tidak didukung oleh aktivitas produksi nyata (Chapra, 2008). Implikasi dari
sistem ini adalah terciptanya ekosistem usaha yang mampu menyerap tenaga kerja secara lebih stabil dan
berkelanjutan.

Distribusi aset melalui mekanisme waris Islam berfungsi sebagai instrumen redistribusi kekayaan
yang bersifat preventif dan struktural. Pembagian harta secara proporsional terhadap ahli waris tidak
hanya dimaksudkan sebagai pengaturan hukum keluarga, melainkan sebagai rekayasa sosial-ekonomi
untuk mencegah akumulasi kekayaan pada segelintir individu atau kelompok. Penyebaran kepemilikan
aset membuka ruang lahirnya unit-unit usaha baru di tingkat keluarga, sehingga mendorong pertumbuhan
ekonomi berbasis komunitas (Naqvi, 2003). Dalam jangka panjang, pola distribusi ini berkontribusi pada
perluasan basis kepemilikan modal, peningkatan partisipasi ekonomi masyarakat kelas menengah bawah,
serta penguatan daya tahan ekonomi lokal. Dengan kata lain, mekanisme waris dalam Islam memiliki
fungsi ekonomi laten yang berdampak langsung pada dinamika pasar ketja.

Peran negara dalam perspektif ekonomi Islam sangat strategis, bukan sebagai aktor dominan yang
memonopoli kegiatan ekonomi, tetapi sebagai regulator, fasilitator, dan penjamin keadilan struktural.
Negara berkewajiban menciptakan iklim usaha yang kondusif melalui regulasi yang adil, transparan, dan
berpihak pada kepentingan umum. Kebijakan fiskal berbasis prinsip syariah yang mengarahkan belanja
negara pada sektor-sektor padat karya terbukti efektif dalam menciptakan lapangan kerja secara langsung,
seperti pembangunan infrastruktur dasar, perumahan rakyat, irigasi, transportasi, dan proyek energi
terbarukan. Dampak tidak langsungnya terlihat pada tumbuhnya sektor-sektor penunjang yang
memperluas serapan tenaga kerja di tingkat lokal maupun regional (Chapra, 2008).

Di sisi kebijakan moneter, penggunaan instrumen keuangan syariah yang terhubung langsung
dengan sektor riil mendorong stabilitas ekonomi jangka panjang. Sistem bagi hasil menggantikan
mekanisme berbasis bunga, sehingga risiko usaha dibagi secara proporsional antara pemilik modal dan
pengelola usaha. Hal ini meminimalkan potensi krisis sistemik yang selama ini kerap dipicu oleh
gelembung spekulatif dan aktivitas keuangan yang terlepas dari produksi nyata. Stabilitas tersebut
menciptakan rasa aman bagi pelaku usaha untuk melakukan ekspansi, yang pada akhirnya berdampak
pada meningkatnya permintaan tenaga kerja. Regulasi ketenagakerjaan yang berorientasi pada keadilan,
kelayakan upah, dan perlindungan hak-hak pekerja memperkuat relasi industrial berbasis kemitraan,
bukan konflik, sehingga meningkatkan produktivitas nasional.

Pemberdayaan usaha mikro, kecil, dan menengah (UMKM) serta sektor informal menjadi pilar
utama dalam konteks negara berkembang. UMKM terbukti sebagai penyerap tenaga kerja terbesar,
terutama bagi kelompok masyarakat berpendidikan menengah ke bawah. Dukungan negara terhadap
UMKM melalui penyederhanaan perizinan, digitalisasi layanan usaha, akses terhadap pembiayaan syariah,
pelatihan manajerial, dan adopsi teknologi produksi modern mempercepat proses formaliasi ekonomi
rakyat (Beik & Arsyianti, 2016). Integrasi UMKM ke dalam rantai pasok nasional dan global membuka
peluang pasar yang lebih luas dan mendorong peningkatan skala usaha. Hal ini berimplikasi pada

38 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Latifah Ali,; Strategi Islam dalam...

terciptanya efek multiplier yang signifikan terhadap penciptaan lapangan kerja dan pengurangan tingkat
pengangguran.

Secara keseluruhan, reformasi struktur pasar dalam perspektif Islam menunjukkan pendekatan
yang komprehensif dan sistemik. Islam tidak hanya menawarkan solusi di tingkat moral individual, tetapi
juga menyediakan kerangka normatif dan institusional untuk memperbaiki desain pasar, memperkuat
peran negara, dan memperluas akses masyarakat terhadap sumber-sumber ekonomi. Sinergi antara
individu yang produktif, komunitas yang berdaya, lembaga sosial yang responsif, dan negara yang adil
menjadi fondasi utama dalam strategi Islam untuk menanggulangi pengangguran secara berkelanjutan.

CONCLUSION

Generasi Z menghadapi sebuah paradoks eksistensial yang khas era digital: mereka hidup dalam
tingkat keterhubungan sosial, informasi, dan teknologi yang belum pernah terjadi sebelumnya, namun
pada saat yang sama banyak di antaranya mengalami keterputusan dari sumber makna yang mendalam,
kehilangan arah spiritual, serta meningkatnya kerentanan psikososial seperti kecemasan, kesepian, dan
krisis identitas. Dalam konteks ini, tasawuf tidak sekadar hadir sebagai tradisi spiritual klasik, tetapi sebagai
kerangka ontologis dan praksis kontemporer yang menawarkan peta jalan (rvadmap) bagi rekonstruksi
makna hidup dan pematangan kepribadian di tengah disrupsi digital. Urgensi tasawuf tidak terletak pada
dimensi simbolik, formalis, atau estetika ritual semata, melainkan pada esensi ajarannya yang universal:
proses pemurnian hati (fazkiyatun nafs), pengendalian dorongan egoistik, internalisasi keikhlasan, serta
orientasi hidup yang transenden. Praktik-praktik seperti muhasabah, zubnd dalam konteks digital, sabar,
Syuknr, dan tawakal dapat diartikulasikan ulang sebagai perangkat pengembangan authentic self, digital
mindfulness, spiritual resilience, dan kerangka etis (ethical framework) dalam interaksi virtual maupun nyata.
Dengan demikian, tasawuf menyediakan mekanisme internal yang melampaui regulasi eksternal, yakni
pembentukan subjek yang mampu mengelola dirinya secara sadar dan bertanggung jawab.

Implementasi nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan Generasi Z menuntut kreativitas pedagogis dan
keberanian kontekstualisasi. Pendekatan yang bersifat dogmatis dan normatif semata tidak lagi memadai
dalam menghadapi realitas generasi yang tumbuh dalam budaya visual, interaktif, dan serba cepat. Oleh
karena itu, internalisasi nilai sufistik perlu dilakukan melalui strategi yang dialogis, partisipatif, dan berbasis
pengalaman, baik melalui desain kurikulum pendidikan formal, pemanfaatan media sosial dan konten
digital yang reflektif, layanan konseling berbasis spiritualitas, maupun praktik harian yang sederhana
namun konsisten. Proses ini tidak dimaksudkan untuk mengasingkan Generasi Z dari dunia digital,
melainkan membekali mereka kompas moral dan kesadaran batin agar mampu berpartisipasi secara sehat
dan konstruktif di dalamnya.Dengan demikian, tasawuf berpotensi menjadi fondasi konseptual dan
praksis yang kokoh dalam pembentukan Generasi Z yang utuh: generasi yang tidak hanya cakap secara
teknologi dan kompeten secara kognitif, tetapi juga matang secara emosional, stabil secara psikologis,
kuat secara moral, dan kaya secara spiritual. Generasi seperti inilah yang diharapkan mampu mengarungi
samudra digital dengan kebebasan yang sadar, kritis, dan bertanggung jawab, tanpa tercerabut dari akar
makna dan nilai. Tasawuf, dalam konteks ini, bukanlah warisan masa lalu yang usang, melainkan sumber
daya peradaban yang terus relevan sebagai jangkar batin di tengah gelombang modernitas.

BIBLIOGRAPHY
Al-Ghazali. (1997). Ihya" ‘Ulim al-Din. Dar al-Fikr.

Antonio, M. S. (2012). Bank syariah: Dar: teori ke praktik. Gema Insani.
Beik, 1. S., & Arsyianti, L. D. (2016). Ekonomi pembangunan syariah. Rajawali Press.

Cizakga, M. (1998). Awqaf in history and its implications for modern Islamic economies. Islamzic Economic
Studies, 6(1), 43-70.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-shari‘ab. Islamic Research and
Training Institute.

Haneef, M. A. (2005). Islamic worldview and economic order. I1TUM Press.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 39



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Kahf, M. (2003). The role of waqf in improving the ummah’s welfare. In Proceedings of International Seminar
on Awgaf (pp. 1-25). Kuwait.

Mankiw, N. G. (2020). Principles of economics (9th ed.). Cengage Learning. Barnes & Noble+1

Mannan, M. A. (1995). Islamic economics: Theory and practice. Islamic Academy.

Ramadani, V., Palalic, R., & Reicher, P. (2015). Principles and practices of Islamic entrepreneurship: A
critical review. International Journal of Business and Globalisation, 15(3), 244—259.

Winkelmann, L., & Winkelmann, R. (1998). Why are the unemployed so unhappy? Evidence from panel
data. Economica, 65(257), 1-15. EconPapers

Qardhawi, Y. (2001). Figh al-zakdh (Vols. 1-2). Dar al-Shurugq.

40 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



