
Latifah Ali.; Strategi Islam dalam… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 31 

 
 
 
Strategi Islam Dalam Menanggulangi Pengangguran: Sebuah Analisis Komprehensif 
 
Latifah Ali 
Universitas Islam Negeri Kiai Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia 
Email: alilatifahali313@gmail.com  
  
Received: November 3, 2025.  Accepted: November 21, 2025.  Published: December, 11, 2025. 

ABSTRACT 
Unemployment is a multidimensional economic phenomenon that has become a chronic problem in many 
countries, including those with Muslim-majority populations. Its impact is not only on macroeconomic growth, 
but also on social disintegration, individual psychology, and political stability. Islam, as a complete religion (kāffah), 
offers an integral paradigm and framework for solutions, combining spiritual, moral, and technical-economic 
dimensions. This scientific article aims to analyze Islamic strategies in tackling unemployment in a thorough and 
systematic manner. The research method used is qualitative with a library research approach to primary texts (the 
Qur'an and Sunnah) and contemporary Islamic economic literature. The discussion is classified into six main 
strategies: (1) Human Resource Empowerment through education and work ethic, (2) Development of Sharia 
Entrepreneurship, (3) Optimization of Zakat as a Productive Instrument, (4) Revitalization of Productive Waqf, 
(5) Reforming Asset Distribution and Market Mechanisms, and (6) The Role of the State (Dawlah) in Employment 
Policy. Analysis shows that Islamic strategies are not reactive and partial, but rather proactive and systemic, 
emphasizing prevention (preventive) as well as cure (curative), and integrating the roles of individuals, society, and 
the state into a single, mutually supportive system (takaful). Comprehensive and consistent implementation of 
these strategies is expected to significantly reduce unemployment, create a productive society, and achieve 

economic justice as the objectives of sharia (maqāṣid al-sharī‘ah). 
 
Keywords: Islamic Economics, Unemployment, Productive Zakat, Waqf, Sharia Entrepreneurship, 

Empowerment, Maqāṣid al-Sharī‘ah 

 
ABSTRAK 
Pengangguran merupakan fenomena ekonomi-multidimensi yang menjadi masalah kronis di banyak negara, termasuk negara-negara 
berpenduduk mayoritas Muslim. Dampaknya tidak hanya pada pertumbuhan ekonomi makro, tetapi juga pada disintegrasi sosial, 
psikologis individu, dan stabilitas politik. Islam, sebagai agama yang lengkap (kāffah), menawarkan paradigma dan kerangka solutif 
yang bersifat integral, menggabungkan dimensi spiritual, moral, dan teknis-ekonomi. Artikel ilmiah ini bertujuan untuk menganalisis 
strategi-strategi Islam dalam menanggulangi pengangguran secara mendalam dan sistematis. Metode penelitian yang digunakan adalah 
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research) terhadap teks-teks primer (al-Qur’an dan Sunnah) serta literatur 
ekonomi Islam kontemporer. Pembahasan diklasifikasikan ke dalam enam strategi utama: (1) Pemberdayaan Sumber Daya 
Manusia (SDM) melalui pendidikan dan etos kerja, (2) Pengembangan Kewirausahaan (Entrepreneurship) Syariah, (3) 
Optimalisasi Zakat sebagai Instrumen Produktif, (4) Revitalisasi Wakaf Produktif, (5) Reformasi Distribusi Aset dan Mekanisme 
Pasar, serta (6) Peran Negara (Dawlah) dalam Kebijakan Ketenagakerjaan. Analisis menunjukkan bahwa strategi Islam tidak 
bersifat reaktif dan partial, melainkan proaktif dan sistemik, menekankan pada pencegahan (preventif) sekaligus penyembuhan 
(kuratif), serta mengintegrasikan peran individu, masyarakat, dan negara dalam satu kesatuan sistem yang saling mendukung 
(takaful). Implementasi yang komprehensif dan konsisten dari strategi-strategi ini diharapkan dapat mengatasi pengangguran secara 

signifikan, menciptakan masyarakat produktif, dan mewujudkan keadilan ekonomi sebagaimana menjadi tujuan syariah (maqāṣid 
al-sharī‘ah). 
 

Kata Kunci: Ekonomi Islam, Pengangguran, Zakat Produktif, Wakaf, Kewirausahaan Syariah, Pemberdayaan, Maqāṣid al-
Sharī‘ah 
 

INTRODUCTION  
Pengangguran, secara definisi ekonomi konvensional, merujuk pada kondisi di mana seseorang 

yang aktif mencari pekerjaan tidak memperoleh pekerjaan yang layak (Mankiw, 2019). Namun, dalam 
perspektif yang lebih luas dan struktural, pengangguran merupakan masalah kompleks yang menjadi 
indikator kegagalan sistem ekonomi dalam menyerap tenaga kerja produktif, mendistribusikan peluang 
secara adil, dan memanfaatkan sumber daya manusia maupun alam secara optimal. Ketika pengangguran 

 
Journal of Islamic Insights (Vo. 1) (No. 1) Desember 2025 

https://ummulquro.id/index.php/jii  
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 32 

berlangsung secara persisten, ia tidak lagi bersifat siklikal atau temporer, melainkan berubah menjadi 
masalah struktural yang mencerminkan ketimpangan mendasar dalam desain kebijakan ekonomi, pola 
produksi, dan orientasi pembangunan. 

Dampak sosio-ekonomi dari pengangguran bersifat masif dan berantai, melampaui sekadar 
hilangnya pendapatan individu. Pengangguran berkontribusi langsung terhadap peningkatan angka 
kemiskinan, ketimpangan distribusi pendapatan, serta melemahnya daya beli masyarakat. Dalam jangka 
panjang, kondisi ini berdampak pada penurunan kualitas kesehatan fisik dan mental, meningkatnya stres, 
depresi, serta erosi harga diri individu yang menganggur. Secara sosial, pengangguran juga berkorelasi 
dengan peningkatan kriminalitas, disintegrasi sosial, serta munculnya instabilitas sosial-politik yang 
mengancam kohesi masyarakat (Winkelmann & Winkelmann, 1998). Oleh karena itu, pengangguran tidak 
dapat dipahami semata sebagai persoalan ekonomi, tetapi juga sebagai isu kemanusiaan dan keadilan 
sosial. 

Dalam konteks negara-negara Muslim, tingginya angka pengangguran—terutama di kalangan 
pemuda (youth unemployment)—seringkali memiliki dimensi yang lebih kompleks. Fenomena ini tidak hanya 
dipicu oleh pertumbuhan ekonomi yang tidak inklusif, tetapi juga oleh ketidaksesuaian antara sistem 
ekonomi yang diadopsi dengan nilai-nilai lokal, struktur sosial, dan etos kerja masyarakat. Model 
pembangunan yang terlalu berorientasi pada pertumbuhan angka makro, kapital intensif, dan spekulasi 
finansial cenderung menciptakan jobless growth, di mana peningkatan produk domestik bruto tidak diikuti 
oleh penciptaan lapangan kerja yang memadai. Kondisi ini memperkuat kritik bahwa sistem ekonomi 
yang diterapkan gagal menghadirkan keadilan distributif dan kesempatan yang setara, sebagaimana 
dikemukakan oleh Chapra (2008). 

Islam, sebagai dīn yang bersifat komprehensif, tidak hanya mengatur hubungan vertikal antara 

manusia dan Tuhan (ḥablum minallāh), tetapi juga hubungan horizontal antar manusia (ḥablum minannās), 

termasuk dalam bidang ekonomi, ketenagakerjaan, dan distribusi kekayaan. Ekonomi Islam (al-iqtiṣād al-
islāmī) dibangun di atas fondasi nilai-nilai etika dan prinsip-prinsip syariah yang bertujuan untuk mencapai 

kesejahteraan holistik (falāḥ) dan kemaslahatan universal (maṣlaḥah) (Al-Ghazali, 1997). Dalam kerangka 
ini, kerja tidak dipandang sekadar sebagai aktivitas ekonomi, melainkan sebagai bentuk ibadah, aktualisasi 
diri, dan kontribusi sosial yang bernilai moral. 

Oleh karena itu, persoalan pengangguran dalam perspektif Islam tidak dilihat semata-mata sebagai 
kegagalan mekanisme pasar atau ketidakseimbangan antara penawaran dan permintaan tenaga kerja, tetapi 
juga sebagai cerminan dari ketidakseimbangan spiritual dan moral dalam sistem ekonomi. Praktik-praktik 

seperti ketamakan, eksploitasi tenaga kerja, penimbunan (iḥtikār), konsentrasi kekayaan pada segelintir 
pihak, serta pengabaian terhadap tanggung jawab sosial dipandang sebagai faktor-faktor yang 
mempersempit akses kerja dan menghambat sirkulasi ekonomi yang sehat (Antonio, 2012). Dengan 
demikian, penanggulangan pengangguran menuntut pendekatan yang tidak hanya bersifat teknokratis, 
tetapi juga normatif dan etis. 

Artikel ini bertujuan untuk melakukan eksplorasi dan analisis yang mendalam serta sistematis 
terhadap strategi-strategi yang ditawarkan Islam dalam menanggulangi pengangguran. Fokus utama kajian 
ini adalah bagaimana paradigma ekonomi Islam, yang berlandaskan nilai keadilan, keseimbangan, dan 
solidaritas sosial, dapat diterjemahkan ke dalam instrumen-instrumen praktis yang mampu menciptakan 
lapangan kerja secara berkelanjutan. Pertanyaan penelitian yang mendasari tulisan ini adalah: bagaimana 
paradigma dan instrumen-instrumen ekonomi Islam dapat dirangkai menjadi sebuah strategi 
komprehensif untuk mengatasi masalah pengangguran dari hulu ke hilir, mulai dari aspek pembentukan 
etos kerja, distribusi modal, hingga penciptaan ekosistem usaha yang inklusif? 

Dengan menggunakan pendekatan kualitatif analitis, artikel ini membahas secara rinci landasan 
filosofis ekonomi Islam, prinsip-prinsip operasionalnya, serta mekanisme implementasi berbagai 
instrumen seperti zakat, wakaf produktif, larangan riba, kemitraan usaha, dan peran negara dalam 
menjamin keadilan pasar tenaga kerja. Signifikansi tulisan ini terletak pada upaya untuk 
mensistematisasikan berbagai pemikiran ekonomi Islam yang selama ini tersebar ke dalam sebuah 
kerangka strategis yang koheren dan aplikatif. Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat menjadi 
referensi konseptual dan praktis bagi para pembuat kebijakan, praktisi lembaga keuangan syariah, 



Latifah Ali.; Strategi Islam dalam… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 33 

akademisi, serta pemangku kepentingan lainnya dalam merumuskan solusi pengangguran yang tidak 
hanya efektif secara ekonomi, tetapi juga adil secara sosial dan selaras dengan nilai-nilai Islam. 

 
METHOD 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library 
research) yang dipadukan dengan analisis isi (content analysis). Pendekatan ini dipilih karena tujuan penelitian 
tidak berfokus pada pengukuran kuantitatif atau pengujian hipotesis statistik, melainkan pada 
penelusuran, pemaknaan, dan rekonstruksi konsep-konsep normatif serta teoritis yang bersumber dari 
khazanah keilmuan Islam dan literatur akademik kontemporer. Melalui pendekatan kualitatif, penelitian 
ini berupaya memahami secara mendalam paradigma Islam tentang kerja, ekonomi, dan keadilan sosial 
sebagai landasan konseptual dalam merumuskan strategi penanggulangan pengangguran. Data dan 
sumber primer dalam penelitian ini adalah ayat-ayat al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang 
secara langsung maupun tidak langsung berkaitan dengan etos kerja, kewirausahaan, distribusi ekonomi, 
tanggung jawab sosial, serta prinsip keadilan dalam muamalah. Ayat dan hadis tersebut dipilih melalui 
proses penelusuran tematik (thematic selection), dengan mempertimbangkan relevansi substansi dan konteks 
penafsiran yang berkaitan dengan isu ketenagakerjaan dan kesejahteraan sosial. Untuk memperkuat 
pemahaman normatif, penelitian ini juga merujuk pada kitab-kitab tafsir dan syarah hadis sebagai sumber 
pendukung dalam menafsirkan makna dan implikasi ayat serta hadis secara kontekstual. 

Sumber data sekunder mencakup karya-karya ulama klasik dan kontemporer dalam bidang fikih 

muamalah, ekonomi Islam, maqāṣid al-sharī‘ah, serta pemikiran sosial Islam. Selain itu, penelitian ini 
menggunakan artikel-artikel ilmiah yang diterbitkan dalam jurnal bereputasi internasional dan nasional 
sebagai rujukan teoritis dan empiris untuk memperkaya perspektif analisis. Literatur sekunder tersebut 
berfungsi untuk menjembatani pemikiran normatif Islam dengan realitas sosial-ekonomi kontemporer, 
sekaligus untuk mengidentifikasi pola, tren, dan temuan ilmiah yang relevan dengan isu pengangguran 
dan penciptaan lapangan kerja. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelaahan literatur secara 
kritis dan sistematis dengan tahapan inventarisasi sumber, seleksi literatur berdasarkan kredibilitas dan 
relevansi, serta pembacaan mendalam terhadap teks-teks terpilih. Seluruh data yang terkumpul kemudian 
dianalisis menggunakan pendekatan deskriptif-analitis, yaitu dengan cara mengidentifikasi konsep-konsep 
kunci, mengelompokkan tema-tema utama, serta mensintesiskan berbagai pandangan dan instrumen 
Islam yang berkaitan dengan penanggulangan pengangguran ke dalam suatu kerangka strategis yang 
koheren dan integratif. Proses analisis ini tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga interpretatif, dengan 
mempertimbangkan konteks historis, sosial, dan normatif dari setiap sumber yang dianalisis. 

Untuk menjaga validitas dan kredibilitas data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi 
sumber, yaitu dengan membandingkan dan mengonfirmasi temuan yang diperoleh dari berbagai jenis 
sumber teks otoritatif, baik al-Qur’an dan hadis, karya ulama, maupun literatur akademik kontemporer. 
Triangulasi ini bertujuan untuk meminimalkan bias subjektivitas peneliti serta memastikan bahwa 
kesimpulan yang dihasilkan memiliki dasar konseptual yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan secara 
ilmiah. Dengan demikian, metodologi penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang 
komprehensif, objektif, dan relevan terhadap upaya perumusan strategi Islam dalam menanggulangi 
pengangguran secara berkelanjutan. 
 
RESULTS AND DISCUSSION 
Pemberdayaan SDM Berbasis Nilai Islami dan Relevansi Kompetensi 

Hasil analisis menunjukkan bahwa persoalan pengangguran dalam perspektif Islam tidak dapat 
dipisahkan dari kualitas sumber daya manusia (SDM) yang dihasilkan oleh sistem pendidikan, sosial, dan 
ekonomi. Pengangguran tidak semata-mata dipahami sebagai ketiadaan lapangan pekerjaan, melainkan 
juga sebagai manifestasi dari ketidaksiapan individu dalam menghadapi tuntutan dunia kerja yang terus 
berubah. Ketidaksiapan ini mencakup aspek kompetensi teknis, adaptabilitas, etos kerja, serta kematangan 

moral dan spiritual. Dalam konteks ini, Islam memandang manusia sebagai khalīfah fī al-arḍ yang memiliki 
amanah untuk mengelola potensi diri, bekerja secara produktif, serta memberikan kontribusi nyata bagi 
kemaslahatan sosial dan keberlanjutan kehidupan. Oleh karena itu, pembangunan SDM dalam Islam tidak 
bersifat parsial atau sektoral, melainkan mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, spiritual, dan 
psikomotorik secara simultan dan berkelanjutan (Al-Ghazali, 1997). 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 34 

Konsep pembangunan SDM dalam Islam berangkat dari pandangan bahwa manusia bukan 
sekadar faktor produksi, tetapi subjek moral yang memiliki tujuan hidup transendental. Dengan demikian, 
kualitas SDM tidak hanya diukur dari tingkat pendidikan formal atau keterampilan teknis semata, 
melainkan juga dari integritas pribadi, kedisiplinan, tanggung jawab sosial, serta orientasi etis dalam 
bekerja. Pengangguran yang terjadi akibat rendahnya kualitas SDM mencerminkan kegagalan sistem 
pendidikan dan pelatihan dalam membentuk manusia yang utuh (insān kāmil), yakni individu yang mampu 
mengintegrasikan kecakapan profesional dengan kesadaran spiritual dan sosial. 

Pendidikan integratif menjadi fondasi utama dalam membentuk tenaga kerja yang adaptif, 
kompeten, dan berdaya saing. Sistem pendidikan yang hanya menekankan aspek teoritis tanpa penguatan 
keterampilan aplikatif terbukti memperlebar jurang antara dunia pendidikan dan dunia kerja. 
Ketidaksesuaian ini melahirkan fenomena educated unemployment, di mana lulusan pendidikan menengah 
dan tinggi justru mendominasi angka pengangguran. Selain itu, kondisi ini memicu krisis kepercayaan 
dunia industri terhadap institusi pendidikan, karena lulusan dianggap belum siap kerja, kurang fleksibel, 
dan minim soft skills. Dalam perspektif Islam, situasi tersebut bertentangan dengan prinsip kemaslahatan, 
karena ilmu yang tidak melahirkan manfaat sosial dipandang kehilangan nilai fungsionalnya. 

Sebaliknya, pendekatan pendidikan Islam yang menggabungkan penguasaan ilmu pengetahuan 
modern, keterampilan praktis, serta internalisasi nilai tauhid dan akhlak mampu melahirkan lulusan yang 
unggul secara intelektual sekaligus matang secara moral. Integrasi ini memungkinkan peserta didik 
memahami bahwa kompetensi profesional harus berjalan seiring dengan tanggung jawab etis. Naqvi 
(2003) menegaskan bahwa etika kerja Islam merupakan modal sosial yang sangat penting dalam 
membangun kepercayaan dunia usaha, karena melahirkan tenaga kerja yang jujur, disiplin, bertanggung 
jawab, dan memiliki orientasi kerja jangka panjang. Etos kerja tersebut menciptakan keunggulan 
komparatif yang tidak mudah tergantikan oleh otomatisasi atau teknologi. 

Institusi pendidikan Islam seperti pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi Islam memiliki 
potensi strategis untuk berperan sebagai pusat pengembangan SDM berbasis nilai. Sejarah mencatat 
bahwa pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga transmisi keilmuan keagamaan, tetapi juga 
sebagai pusat pembentukan karakter, etos kerja, dan kemandirian ekonomi. Transformasi pesantren 
menuju model pesantren produktif merupakan contoh konkret bagaimana pendidikan keagamaan dapat 
diintegrasikan dengan pelatihan vokasi dan kewirausahaan. Melalui pendirian unit usaha, bengkel 
keterampilan, koperasi santri, serta inkubator bisnis, pesantren tidak hanya mencetak lulusan yang 
memahami ilmu agama, tetapi juga membekali mereka dengan keterampilan kerja, literasi keuangan, dan 
jiwa kewirausahaan. 

Model pesantren produktif ini memiliki implikasi strategis dalam menekan angka pengangguran, 
khususnya di wilayah pedesaan dan semi-perkotaan. Lulusan pesantren tidak lagi sepenuhnya bergantung 
pada sektor formal yang daya serapnya terbatas, tetapi mampu menciptakan peluang kerja secara mandiri 
maupun kolektif. Selain itu, model ini memperkuat ekonomi lokal melalui pengembangan usaha berbasis 
komunitas, yang sejalan dengan prinsip ekonomi Islam tentang distribusi kesejahteraan dan 
pemberdayaan masyarakat dari bawah. 

Lebih lanjut, pengembangan pelatihan di sektor industri halal menunjukkan relevansi yang 
semakin kuat dengan kebutuhan ekonomi global. Meningkatnya permintaan produk dan jasa halal di 
tingkat internasional membuka peluang besar bagi tenaga kerja Muslim yang memiliki kompetensi teknis 
sekaligus pemahaman syariah. Industri halal mencakup berbagai sektor strategis, seperti pangan, farmasi, 
kosmetik, pariwisata, keuangan, dan logistik, yang semuanya membutuhkan SDM berkualitas tinggi. Beik 
dan Arsyianti (2016) menekankan bahwa industri halal tidak hanya membutuhkan tenaga ahli di bidang 
produksi, tetapi juga SDM yang memahami standar halal, etika bisnis Islam, serta tata kelola usaha yang 
berkeadilan. Oleh karena itu, investasi pada pengembangan SDM halal menjadi instrumen strategis dalam 
menanggulangi pengangguran sekaligus meningkatkan daya saing ekonomi umat di tingkat global. 

Selain kompetensi teknis, Islam menempatkan etos kerja sebagai dimensi fundamental dalam 
pemberdayaan SDM. Nilai amanah menumbuhkan rasa tanggung jawab terhadap tugas dan pekerjaan, 

itqān mendorong profesionalisme serta kualitas hasil kerja, ṣidq membangun kejujuran dan integritas, 
sementara jiddiyyah menanamkan semangat kerja keras dan ketangguhan menghadapi tantangan. 



Latifah Ali.; Strategi Islam dalam… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 35 

Internalisasi nilai-nilai ini tidak hanya meningkatkan produktivitas individu, tetapi juga menciptakan 
budaya kerja yang sehat, saling percaya, dan berorientasi pada keberkahan. Dalam budaya kerja seperti 
ini, konflik kepentingan, praktik korupsi, dan penyalahgunaan wewenang dapat diminimalisir. 

Tenaga kerja yang berlandaskan nilai Islami cenderung memandang pekerjaan sebagai bentuk 
ibadah dan pengabdian sosial. Orientasi ini menjadikan motivasi kerja tidak semata didorong oleh insentif 
material, tetapi juga oleh kesadaran moral dan spiritual untuk memberikan manfaat bagi orang lain. 
Perspektif ini sangat relevan dalam menghadapi tantangan dunia kerja modern yang sarat dengan tekanan 
kompetisi, ketidakpastian, dan perubahan cepat. SDM yang memiliki fondasi nilai yang kuat akan lebih 
resilien, adaptif, dan mampu menjaga integritas di tengah dinamika pasar kerja yang fluktuatif. 

Dengan demikian, pemberdayaan SDM berbasis nilai Islami memiliki karakteristik holistik yang 
mampu menjawab persoalan pengangguran secara struktural maupun kultural. Pendekatan ini tidak hanya 
berfokus pada penciptaan tenaga kerja siap pakai dalam arti teknis, tetapi juga pada pembentukan manusia 
yang berintegritas, adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. Dalam jangka panjang, strategi 
ini berpotensi menciptakan ekosistem ketenagakerjaan yang lebih inklusif, berkeadilan, dan berkelanjutan, 
sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Ekosistem tersebut tidak hanya mengurangi angka pengangguran, 
tetapi juga meningkatkan kualitas kerja, kesejahteraan sosial, serta stabilitas ekonomi secara keseluruhan. 
Penguatan Kewirausahaan Syariah sebagai Strategi Penciptaan Lapangan Kerja 

Hasil kajian menunjukkan bahwa kewirausahaan syariah merupakan salah satu instrumen strategis 
yang efektif dalam mengurangi tingkat pengangguran dan meningkatkan kesejahteraan masyarakat. 
Dalam perspektif Islam, kewirausahaan tidak dipandang sekadar sebagai aktivitas ekonomi yang netral 
nilai, melainkan merupakan bagian dari ibadah muamalah yang harus tunduk pada prinsip-prinsip syariah, 

termasuk keadilan (‘adl), kejujuran (ṣidq), tanggung jawab (amanah), dan kemaslahatan sosial (maṣlaḥah). 
Prinsip-prinsip ini menjadikan aktivitas kewirausahaan tidak hanya berorientasi pada pencapaian 
keuntungan material, tetapi juga pada penciptaan nilai sosial dan distribusi manfaat ekonomi yang adil. 
Sejarah ekonomi Islam memberikan contoh nyata, di mana Nabi Muhammad SAW dan para sahabatnya 
menjalankan usaha dengan mengombinasikan kecerdasan bisnis, kreativitas, serta integritas moral. Praktik 
kewirausahaan tersebut membangun kepercayaan pasar yang tinggi, memperkuat loyalitas konsumen, dan 
menciptakan ekosistem ekonomi yang stabil dan berkelanjutan (Ramadani et al., 2015). Dalam konteks 
modern, nilai-nilai ini relevan untuk menjawab problem struktural ketenagakerjaan, terutama di negara 
berkembang yang menghadapi ketimpangan ekonomi dan keterbatasan lapangan kerja formal. 

Pembudayaan kewirausahaan syariah membutuhkan intervensi yang sistematis melalui jalur 
pendidikan formal maupun nonformal. Kurikulum kewirausahaan syariah yang terstruktur dan 
terintegrasi dalam pendidikan dasar hingga perguruan tinggi berperan penting dalam menumbuhkan 
minat, sikap mental, serta kompetensi generasi muda untuk menjadi wirausahawan mandiri. Kurikulum 
ini tidak hanya menekankan penguasaan keterampilan teknis dan manajerial, seperti perencanaan usaha, 
pemasaran, dan manajemen keuangan, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai etika bisnis Islam, sehingga 
wirausahawan yang lahir tidak sekadar kompeten secara profesional, tetapi juga memiliki integritas moral 
yang kuat. Pendidikan kewirausahaan berbasis nilai ini berkontribusi pada pembentukan karakter 
wirausahawan yang bertanggung jawab secara sosial dan berorientasi jangka panjang. 

Program inkubasi bisnis di perguruan tinggi Islam, pesantren, dan lembaga pelatihan komunitas 
berfungsi sebagai laboratorium praktik bagi calon wirausahawan syariah. Melalui pendampingan intensif, 
akses jejaring bisnis, serta pelatihan berbasis pengalaman, peserta inkubasi memperoleh pemahaman 
komprehensif tentang dinamika pasar dan risiko usaha. Data evaluasi program menunjukkan bahwa 
peserta inkubasi memiliki kesiapan lebih tinggi dalam menghadapi ketidakpastian bisnis, kemampuan 
manajemen keuangan yang lebih baik, serta pemahaman mendalam mengenai etika transaksi berbasis 
syariah. Selain itu, mereka cenderung mampu memformulasikan strategi inovatif dan adaptif terhadap 
perubahan pasar, sehingga peluang keberhasilan usaha dan potensi penciptaan lapangan kerja baru 
semakin meningkat. 

Akses terhadap permodalan merupakan faktor krusial dalam keberhasilan kewirausahaan, 
terutama bagi usaha pemula dan kelompok masyarakat kurang mampu. Sistem pembiayaan syariah 
menawarkan mekanisme unik berbasis bagi hasil (profit and loss sharing) yang lebih adil dan adaptif terhadap 

risiko usaha. Akad muḍārabah dan musyārakah memungkinkan pelaku usaha memperoleh modal tanpa 
beban bunga tetap, sehingga risiko usaha dapat dibagi secara proporsional antara investor dan pengusaha. 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 36 

Mekanisme ini tidak hanya mendorong ekspansi usaha, tetapi juga meningkatkan keberanian 
wirausahawan untuk merekrut tenaga kerja dan memperluas skala produksi (Antonio, 2012). Selain itu, 

skema qarḍ al-ḥasan terbukti efektif dalam mendukung pembiayaan usaha mikro dan kecil, khususnya bagi 
kelompok miskin produktif, karena memberikan modal usaha tanpa tekanan bunga sekaligus membangun 
budaya tanggung jawab dan solidaritas sosial dalam pengembalian dana. 

Pengembangan kewirausahaan syariah juga memerlukan dukungan ekosistem yang kuat melalui 
jaringan pasar dan kelembagaan. Koperasi syariah, asosiasi pengusaha Muslim, lembaga zakat produktif, 
serta platform digital berbasis halal marketplace berperan sebagai saluran distribusi yang memperluas akses 
pasar bagi produk dan jasa halal. Dengan dukungan ekosistem ini, wirausahawan memiliki peluang lebih 
besar untuk meningkatkan daya saing, menjangkau konsumen yang lebih luas, dan menciptakan peluang 

kerja tambahan bagi masyarakat sekitar. Konsep ḥisbah, yang pada masa klasik berfungsi sebagai 
mekanisme pengawasan pasar, diadaptasi dalam konteks modern melalui lembaga sertifikasi halal, 
pengawasan kualitas produk, serta perlindungan konsumen. Pendekatan ini menciptakan iklim usaha yang 
transparan, adil, dan kompetitif, sehingga mendorong pertumbuhan ekonomi yang inklusif dan 
berkelanjutan (Mannan, 1995). 

Secara keseluruhan, penguatan kewirausahaan syariah terbukti tidak hanya efektif dalam 
menciptakan lapangan kerja, tetapi juga memiliki implikasi sosial dan ekonomi yang lebih luas. Dengan 
mengedepankan prinsip keadilan, tanggung jawab, dan kepedulian terhadap masyarakat, kewirausahaan 
syariah berkontribusi pada pemerataan kesempatan ekonomi, pengurangan kesenjangan sosial, serta 
penguatan stabilitas sosial. Strategi ini menunjukkan bahwa pembangunan ekonomi yang berlandaskan 
nilai-nilai Islam mampu menghasilkan efek multiplikatif, di mana peningkatan kapasitas individu dan 
komunitas berkontribusi langsung pada pertumbuhan ekonomi nasional yang berkelanjutan dan 
berkeadilan. 
Optimalisasi Zakat dan Wakaf Produktif dalam Pemberdayaan Ekonomi 

Hasil kajian menunjukkan bahwa zakat dan wakaf memiliki potensi transformasi ekonomi yang 
signifikan apabila dikelola secara produktif dan terintegrasi dalam kerangka pembangunan ekonomi umat. 
Dalam konteks pengangguran dan kemiskinan struktural, zakat dan wakaf tidak cukup diposisikan sebagai 
instrumen filantropi yang bersifat reaktif dan temporer, melainkan harus diarahkan menjadi instrumen 
pembangunan sosial-ekonomi yang proaktif, berkelanjutan, dan berorientasi pada kemandirian. Konsep 
zakat produktif muncul dari pemahaman bahwa persoalan kemiskinan dan pengangguran tidak dapat 
diselesaikan secara tuntas melalui bantuan konsumtif semata, seperti distribusi bahan pokok atau bantuan 
tunai jangka pendek, yang meskipun penting dalam kondisi darurat, seringkali tidak mampu memutus 
mata rantai ketergantungan ekonomi. 

Paradigma zakat produktif menekankan pemberdayaan mustahik agar mampu bertransformasi 
dari penerima bantuan menjadi pelaku ekonomi yang mandiri dan, dalam jangka panjang, berpotensi 
menjadi muzakki. Pemberdayaan ini diwujudkan melalui penyediaan modal usaha, peralatan produksi, 
akses terhadap pasar, serta pelatihan keterampilan teknis dan manajerial yang relevan dengan konteks 
lokal (Beik & Arsyianti, 2016). Dengan pendekatan tersebut, zakat tidak lagi dipahami semata sebagai 
instrumen sosial-karitatif, melainkan berfungsi sebagai katalis pertumbuhan ekonomi berbasis masyarakat 
(community-based economic development) yang mampu menciptakan nilai tambah dan keberlanjutan ekonomi. 
Skema pendanaan yang paling efektif dalam konteks zakat produktif adalah model revolving fund melalui 

akad qarḍ al-ḥasan. Model ini tidak hanya menjaga prinsip syariah dengan menghindari unsur riba, tetapi 
juga menciptakan mekanisme keberlanjutan dana yang memungkinkan perluasan manfaat secara 
berkesinambungan. Dana zakat yang dikembalikan oleh penerima manfaat digunakan kembali untuk 
mendukung mustahik lainnya, sehingga satu alokasi dana dapat memberikan manfaat berlapis dan 
menjangkau lebih banyak kelompok rentan. Skema ini secara tidak langsung membangun disiplin 
finansial, rasa tanggung jawab, serta solidaritas sosial di kalangan penerima zakat. 

Studi kasus di beberapa lembaga zakat menunjukkan bahwa mustahik yang menerima modal 
usaha produktif tidak hanya mengalami peningkatan pendapatan, tetapi juga mampu memperluas skala 
usaha, meningkatkan produktivitas, serta menciptakan lapangan kerja tambahan bagi anggota keluarga 
maupun masyarakat sekitar (Kahf, 2003). Dalam banyak kasus, usaha mikro yang awalnya bersifat 



Latifah Ali.; Strategi Islam dalam… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 37 

subsisten berkembang menjadi unit ekonomi lokal yang berkontribusi pada perputaran ekonomi daerah. 
Temuan ini memperlihatkan bahwa zakat, apabila dikelola secara profesional dan produktif, dapat 
bertransformasi menjadi instrumen pembangunan ekonomi yang efektif sekaligus memperkuat fungsi 
redistribusi kekayaan yang lebih adil di tingkat mikro. 

Namun demikian, keberhasilan program zakat produktif sangat bergantung pada kualitas 
pendampingan yang menyertainya. Modal finansial tanpa pendampingan seringkali tidak cukup untuk 
menjamin keberlanjutan usaha, terutama bagi mustahik yang memiliki keterbatasan pengalaman bisnis, 
literasi keuangan, dan akses informasi. Oleh karena itu, lembaga amil zakat yang mengembangkan unit 
coaching bisnis, mentoring kewirausahaan, serta sistem monitoring dan evaluasi berkelanjutan 
menunjukkan tingkat keberhasilan usaha yang jauh lebih tinggi. Pendampingan ini mencakup pelatihan 
manajemen keuangan sederhana, perencanaan usaha, strategi pemasaran, inovasi produk, serta 
pemanfaatan teknologi tepat guna untuk meningkatkan efisiensi produksi. 

Sinergi dengan perguruan tinggi, praktisi bisnis profesional, dan komunitas wirausaha lokal 
semakin meningkatkan efektivitas program zakat produktif, baik dari sisi kualitas usaha maupun dampak 
sosial-ekonominya. Kolaborasi ini memungkinkan transfer pengetahuan, pendampingan berbasis 
keahlian, serta penguatan jejaring usaha yang sangat dibutuhkan oleh pelaku usaha mikro. Dengan 
pendekatan kolaboratif tersebut, zakat produktif tidak hanya memberdayakan individu, tetapi juga 
memperkuat ekosistem kewirausahaan di tingkat komunitas. Dalam konteks wakaf, pengelolaan aset 
wakaf produktif menunjukkan potensi yang bahkan lebih besar untuk menciptakan lapangan kerja 
berskala menengah dan luas. Tanah dan aset wakaf yang selama ini kurang produktif dapat dikembangkan 
menjadi pusat komersial, kawasan usaha terpadu, sekolah vokasi, rumah sakit, atau fasilitas publik yang 
menghasilkan arus kas berkelanjutan. Arus kas tersebut kemudian dapat digunakan untuk membiayai 
berbagai program pemberdayaan ekonomi, pendidikan, dan kesehatan masyarakat (Cizakca, 1998). 
Dengan pengelolaan yang profesional, transparan, dan berorientasi pada hasil, wakaf dapat berfungsi 
sebagai instrumen pembiayaan pembangunan jangka panjang yang mandiri dan tidak bergantung pada 
anggaran negara atau donasi insidental. 

Pengembangan wakaf produktif juga memiliki implikasi strategis terhadap penyerapan tenaga 
kerja. Proyek-proyek wakaf produktif menciptakan lapangan kerja sejak tahap perencanaan, konstruksi, 
hingga operasional, sehingga memberikan dampak ekonomi berlapis. Selain itu, keberadaan aset wakaf 
yang produktif di suatu wilayah dapat mendorong tumbuhnya aktivitas ekonomi turunan, seperti 
perdagangan, jasa, dan logistik, yang secara tidak langsung memperluas kesempatan kerja bagi masyarakat 
sekitar. Inovasi wakaf uang (cash waqf) dan sukuk wakaf (waqf-linked sukuk) semakin memperluas potensi 
partisipasi masyarakat dalam pembangunan ekonomi berbasis wakaf. Instrumen ini memungkinkan 
masyarakat berkontribusi dengan nominal yang relatif kecil, tetapi terakumulasi dalam dana besar yang 
dapat diinvestasikan pada proyek-proyek bisnis halal dan infrastruktur sosial produktif. Dana tersebut 
diinvestasikan secara aman dan profesional, sementara hasilnya digunakan untuk pembiayaan program 
sosial dan ekonomi yang berkelanjutan (Haneef, 2005). Model ini tidak hanya meningkatkan inklusivitas 
partisipasi publik, tetapi juga memperkuat rasa kepemilikan kolektif terhadap pembangunan ekonomi 
umat. 

Proyek-proyek wakaf produktif yang didanai melalui wakaf uang dan sukuk wakaf memberikan 
efek multiplier yang signifikan. Selain menciptakan lapangan kerja langsung, proyek-proyek tersebut 
meningkatkan daya beli masyarakat, memperkuat rantai pasok lokal, serta mendorong pertumbuhan 
sektor usaha kecil dan menengah. Dengan demikian, wakaf produktif tidak hanya berfungsi sebagai 
penyedia layanan sosial, tetapi juga sebagai instrumen strategis dalam pembangunan ekonomi inklusif 
yang berorientasi pada penciptaan kesempatan kerja dan peningkatan kesejahteraan masyarakat secara 
holistik. Secara keseluruhan, integrasi zakat dan wakaf produktif dalam strategi pemberdayaan ekonomi 
menegaskan pendekatan komprehensif Islam dalam menangani persoalan pengangguran. Pendekatan ini 
menggabungkan aspek finansial, edukatif, dan institusional dalam satu kerangka yang saling melengkapi 
untuk menciptakan ekosistem ekonomi yang berkelanjutan. Zakat produktif mendorong pertumbuhan 
usaha mikro dan peningkatan kapasitas individu, sementara wakaf produktif menyediakan basis aset dan 
pembiayaan jangka panjang yang menopang pembangunan ekonomi skala lebih luas. 

Pengalaman implementasi di berbagai lembaga menunjukkan bahwa sinergi antara zakat, wakaf, 
dan pelatihan kewirausahaan memberikan dampak yang jauh lebih signifikan dibandingkan pendekatan 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 38 

bantuan sosial konvensional. Sinergi ini tidak hanya menurunkan tingkat pengangguran dan kemiskinan, 
tetapi juga membentuk budaya kemandirian ekonomi, solidaritas sosial, dan tanggung jawab kolektif yang 
berlandaskan nilai-nilai Islam. Dalam jangka panjang, optimalisasi zakat dan wakaf produktif berpotensi 
menjadi pilar utama dalam pembangunan ekonomi umat yang adil, inklusif, dan berkelanjutan. 
Reformasi Struktur Pasar dan Peran Negara dalam Penciptaan Lapangan Kerja 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa persoalan pengangguran tidak hanya dipengaruhi oleh 
faktor individual seperti rendahnya keterampilan atau motivasi kerja, tetapi juga sangat ditentukan oleh 
struktur pasar dan desain sistem ekonomi yang berlaku. Distorsi pasar yang bersumber dari praktik riba, 

spekulasi berlebihan (gharar), monopoli, serta penimbunan (iḥtikār) menyebabkan terhambatnya 
distribusi kesempatan kerja yang adil. Islam menawarkan seperangkat prinsip korektif yang dirancang 
untuk menjaga keseimbangan antara kepentingan individu dan kemaslahatan publik. Prinsip keadilan 

(ʿadl), keseimbangan (tawāzun), dan kemanfaatan (maṣlaḥah) menjadi landasan utama dalam merancang 
sistem pasar yang sehat, transparan, dan inklusif. Sistem ekonomi yang menekankan aktivitas sektor riil 
dan mekanisme bagi hasil terbukti lebih tahan terhadap guncangan ekonomi karena menghindarkan 
praktik ekonomi semu yang tidak didukung oleh aktivitas produksi nyata (Chapra, 2008). Implikasi dari 
sistem ini adalah terciptanya ekosistem usaha yang mampu menyerap tenaga kerja secara lebih stabil dan 
berkelanjutan. 

Distribusi aset melalui mekanisme waris Islam berfungsi sebagai instrumen redistribusi kekayaan 
yang bersifat preventif dan struktural. Pembagian harta secara proporsional terhadap ahli waris tidak 
hanya dimaksudkan sebagai pengaturan hukum keluarga, melainkan sebagai rekayasa sosial-ekonomi 
untuk mencegah akumulasi kekayaan pada segelintir individu atau kelompok. Penyebaran kepemilikan 
aset membuka ruang lahirnya unit-unit usaha baru di tingkat keluarga, sehingga mendorong pertumbuhan 
ekonomi berbasis komunitas (Naqvi, 2003). Dalam jangka panjang, pola distribusi ini berkontribusi pada 
perluasan basis kepemilikan modal, peningkatan partisipasi ekonomi masyarakat kelas menengah bawah, 
serta penguatan daya tahan ekonomi lokal. Dengan kata lain, mekanisme waris dalam Islam memiliki 
fungsi ekonomi laten yang berdampak langsung pada dinamika pasar kerja. 

Peran negara dalam perspektif ekonomi Islam sangat strategis, bukan sebagai aktor dominan yang 
memonopoli kegiatan ekonomi, tetapi sebagai regulator, fasilitator, dan penjamin keadilan struktural. 
Negara berkewajiban menciptakan iklim usaha yang kondusif melalui regulasi yang adil, transparan, dan 
berpihak pada kepentingan umum. Kebijakan fiskal berbasis prinsip syariah yang mengarahkan belanja 
negara pada sektor-sektor padat karya terbukti efektif dalam menciptakan lapangan kerja secara langsung, 
seperti pembangunan infrastruktur dasar, perumahan rakyat, irigasi, transportasi, dan proyek energi 
terbarukan. Dampak tidak langsungnya terlihat pada tumbuhnya sektor-sektor penunjang yang 
memperluas serapan tenaga kerja di tingkat lokal maupun regional (Chapra, 2008). 

Di sisi kebijakan moneter, penggunaan instrumen keuangan syariah yang terhubung langsung 
dengan sektor riil mendorong stabilitas ekonomi jangka panjang. Sistem bagi hasil menggantikan 
mekanisme berbasis bunga, sehingga risiko usaha dibagi secara proporsional antara pemilik modal dan 
pengelola usaha. Hal ini meminimalkan potensi krisis sistemik yang selama ini kerap dipicu oleh 
gelembung spekulatif dan aktivitas keuangan yang terlepas dari produksi nyata. Stabilitas tersebut 
menciptakan rasa aman bagi pelaku usaha untuk melakukan ekspansi, yang pada akhirnya berdampak 
pada meningkatnya permintaan tenaga kerja. Regulasi ketenagakerjaan yang berorientasi pada keadilan, 
kelayakan upah, dan perlindungan hak-hak pekerja memperkuat relasi industrial berbasis kemitraan, 
bukan konflik, sehingga meningkatkan produktivitas nasional. 

Pemberdayaan usaha mikro, kecil, dan menengah (UMKM) serta sektor informal menjadi pilar 
utama dalam konteks negara berkembang. UMKM terbukti sebagai penyerap tenaga kerja terbesar, 
terutama bagi kelompok masyarakat berpendidikan menengah ke bawah. Dukungan negara terhadap 
UMKM melalui penyederhanaan perizinan, digitalisasi layanan usaha, akses terhadap pembiayaan syariah, 
pelatihan manajerial, dan adopsi teknologi produksi modern mempercepat proses formaliasi ekonomi 
rakyat (Beik & Arsyianti, 2016). Integrasi UMKM ke dalam rantai pasok nasional dan global membuka 
peluang pasar yang lebih luas dan mendorong peningkatan skala usaha. Hal ini berimplikasi pada 



Latifah Ali.; Strategi Islam dalam… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 39 

terciptanya efek multiplier yang signifikan terhadap penciptaan lapangan kerja dan pengurangan tingkat 
pengangguran. 

Secara keseluruhan, reformasi struktur pasar dalam perspektif Islam menunjukkan pendekatan 
yang komprehensif dan sistemik. Islam tidak hanya menawarkan solusi di tingkat moral individual, tetapi 
juga menyediakan kerangka normatif dan institusional untuk memperbaiki desain pasar, memperkuat 
peran negara, dan memperluas akses masyarakat terhadap sumber-sumber ekonomi. Sinergi antara 
individu yang produktif, komunitas yang berdaya, lembaga sosial yang responsif, dan negara yang adil 
menjadi fondasi utama dalam strategi Islam untuk menanggulangi pengangguran secara berkelanjutan. 
 
CONCLUSION  

Generasi Z menghadapi sebuah paradoks eksistensial yang khas era digital: mereka hidup dalam 
tingkat keterhubungan sosial, informasi, dan teknologi yang belum pernah terjadi sebelumnya, namun 
pada saat yang sama banyak di antaranya mengalami keterputusan dari sumber makna yang mendalam, 
kehilangan arah spiritual, serta meningkatnya kerentanan psikososial seperti kecemasan, kesepian, dan 
krisis identitas. Dalam konteks ini, tasawuf tidak sekadar hadir sebagai tradisi spiritual klasik, tetapi sebagai 
kerangka ontologis dan praksis kontemporer yang menawarkan peta jalan (roadmap) bagi rekonstruksi 
makna hidup dan pematangan kepribadian di tengah disrupsi digital. Urgensi tasawuf tidak terletak pada 
dimensi simbolik, formalis, atau estetika ritual semata, melainkan pada esensi ajarannya yang universal: 
proses pemurnian hati (tazkiyatun nafs), pengendalian dorongan egoistik, internalisasi keikhlasan, serta 
orientasi hidup yang transenden. Praktik-praktik seperti muhasabah, zuhud dalam konteks digital, sabar, 
syukur, dan tawakal dapat diartikulasikan ulang sebagai perangkat pengembangan authentic self, digital 
mindfulness, spiritual resilience, dan kerangka etis (ethical framework) dalam interaksi virtual maupun nyata. 
Dengan demikian, tasawuf menyediakan mekanisme internal yang melampaui regulasi eksternal, yakni 
pembentukan subjek yang mampu mengelola dirinya secara sadar dan bertanggung jawab. 

Implementasi nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan Generasi Z menuntut kreativitas pedagogis dan 
keberanian kontekstualisasi. Pendekatan yang bersifat dogmatis dan normatif semata tidak lagi memadai 
dalam menghadapi realitas generasi yang tumbuh dalam budaya visual, interaktif, dan serba cepat. Oleh 
karena itu, internalisasi nilai sufistik perlu dilakukan melalui strategi yang dialogis, partisipatif, dan berbasis 
pengalaman, baik melalui desain kurikulum pendidikan formal, pemanfaatan media sosial dan konten 
digital yang reflektif, layanan konseling berbasis spiritualitas, maupun praktik harian yang sederhana 
namun konsisten. Proses ini tidak dimaksudkan untuk mengasingkan Generasi Z dari dunia digital, 
melainkan membekali mereka kompas moral dan kesadaran batin agar mampu berpartisipasi secara sehat 
dan konstruktif di dalamnya.Dengan demikian, tasawuf berpotensi menjadi fondasi konseptual dan 
praksis yang kokoh dalam pembentukan Generasi Z yang utuh: generasi yang tidak hanya cakap secara 
teknologi dan kompeten secara kognitif, tetapi juga matang secara emosional, stabil secara psikologis, 
kuat secara moral, dan kaya secara spiritual. Generasi seperti inilah yang diharapkan mampu mengarungi 
samudra digital dengan kebebasan yang sadar, kritis, dan bertanggung jawab, tanpa tercerabut dari akar 
makna dan nilai. Tasawuf, dalam konteks ini, bukanlah warisan masa lalu yang usang, melainkan sumber 
daya peradaban yang terus relevan sebagai jangkar batin di tengah gelombang modernitas. 
 
 
BIBLIOGRAPHY 

Al-Ghazālī. (1997). Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn. Dar al-Fikr. 

Antonio, M. S. (2012). Bank syariah: Dari teori ke praktik. Gema Insani. 

Beik, I. S., & Arsyianti, L. D. (2016). Ekonomi pembangunan syariah. Rajawali Press. 

Cizakça, M. (1998). Awqāf in history and its implications for modern Islamic economies. Islamic Economic 

Studies, 6(1), 43–70. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqāṣid al-sharī‘ah. Islamic Research and 

Training Institute. 

Haneef, M. A. (2005). Islamic worldview and economic order. IIUM Press. 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 40 

Kahf, M. (2003). The role of waqf in improving the ummah’s welfare. In Proceedings of International Seminar 

on Awqāf (pp. 1–25). Kuwait. 

Mankiw, N. G. (2020). Principles of economics (9th ed.). Cengage Learning. Barnes & Noble+1 

Mannan, M. A. (1995). Islamic economics: Theory and practice. Islamic Academy. 

Ramadani, V., Palalic, R., & Reicher, P. (2015). Principles and practices of Islamic entrepreneurship: A 

critical review. International Journal of Business and Globalisation, 15(3), 244–259. 

Winkelmann, L., & Winkelmann, R. (1998). Why are the unemployed so unhappy? Evidence from panel 

data. Economica, 65(257), 1–15. EconPapers 

Qardhawi, Y. (2001). Fiqh al-zakāh (Vols. 1–2). Dar al-Shuruq. 

 


