
Hafidz Iqbal Wira Damiri.; Pemikiran Pendidikan KH. Hasyim… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 41 

 
 
Pemikiran Pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari : Sebuah Analisis Akademik Komprehensif 
  
Hafidz Iqbal Wira Damiri 
Universitas Islam Negeri Kiai Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia 
Email: hafidziqbal212@gmail.com  
  
Received: November 3, 2025.  Accepted: November 21, 2025.  Published: December, 11, 2025. 

ABSTRACT 
KH. Hasyim Asy‘ari (1871–1947) was an intellectual and cultural architect who laid a solid foundation for 
traditional-modern Islamic education in the archipelago. As the founder of the Tebuireng Islamic boarding school 
and one of the initiators of Nahdlatul Ulama, his thoughts, which are contained in various works, especially Adab 
al-'Alim wa al-Muta'allim, offer a holistic educational paradigm that integrates the intellectual (al-'ilm), spiritual (al-
ihlas), and moral (al-akhlāq) dimensions. This scholarly paper aims to conduct an in-depth and systematic 
examination of KH. Hasyim Asy‘ari’s philosophy of education using a historical-analytical approach. This study 
concludes that the core of his educational thought revolves around the concept of adab as an epistemological and 
ontological prerequisite for seeking knowledge. The system he built successfully synthesized the authority of the 
salaf pesantren tradition with the 
need for methodological renewal, making Pesantren Tebuireng an adaptive model. The relevance of his thinking 
in the contemporary era is very clear, especially in responding to the challenges of moral decadence, the crisis of 
exemplary educators, and the need for values-based character education. This research contributes to a more 
comprehensive understanding of the philosophical roots of pesantren education and its ethical foundations in the 
context of modern Islamic education in Indonesia. 
 
Keywords: KH.Hasyim Asy‘ari, Educational Thought, Adab al-‘Alim wa al-Muta‘allim, Tebuireng 
Pesantren, Holistic Education, Character Education. 

 
ABSTRAK 
KH. Hasyim Asy‘ari (1871–1947) merupakan arsitek intelektual dan kultural yang meletakkan fondasi kokoh bagi pendidikan 
Islam tradisional-modern di Nusantara. Sebagai pendiri Pesantren Tebuireng dan salah satu penggagas Nahdlatul Ulama, 
pemikirannya yang termaktub dalam berbagai karya, terutama Adab al-‘Alim wa al-Muta‘allim, menawarkan paradigma 
pendidikan holistik yang mengintegrasikan dimensi intelektual (al-‘ilm), spiritual (al-ihlas), dan moral (al-akhlāq). Tulisan ilmiah 
ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam dan sistematis filsafat pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari dengan pendekatan historis-
analitis. Kajian ini menyimpulkan bahwa inti pemikiran pendidikannya berporos pada konsep adab sebagai prasyarat epistemologis 
dan ontologis dalam menuntut ilmu. Sistem yang dibangunnya berhasil mensintesis antara otoritas tradisi pesantren salaf dengan 
kebutuhan pembaruan metodologis, menjadikan Pesantren Tebuireng sebagai model yang adaptif. Relevansi pemikirannya pada era 
kontemporer sangat nyata, khususnya dalam merespon tantangan dekadensi moral, krisis keteladanan pendidik, dan kebutuhan 
akan pendidikan karakter yang berbasis nilai. Penelitian ini berkontribusi pada pemahaman yang lebih komprehensif mengenai akar 
filosofis pendidikan pesantren dan pijakan etisnya dalam konteks pendidikan Islam Indonesia modern. 
 
Kata Kunci : KH. Hasyim Asy‘ari, Pemikiran Pendidikan, Adab al-‘Alim wa al-Muta‘allim, Pesantren Tebuireng, Pendidikan 
Holistik, Pendidikan Karakter. 
 
INTRODUCTION  

Dinamika pendidikan Islam di Indonesia tidak dapat dipisahkan dari kontribusi para ulama-
pendiri pesantren yang berperan sebagai agent of change sekaligus penjaga kontinuitas tradisi keilmuan 
Islam. Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga 
sebagai ruang produksi epistemik yang membentuk etos keilmuan, spiritualitas, dan karakter sosial umat 
Islam Indonesia. Dalam berbagai kajian historis dan sosiologis, pesantren dipahami sebagai institusi 
kultural yang memiliki daya tahan tinggi terhadap perubahan sosial, sekaligus mampu melakukan adaptasi 
selektif terhadap modernitas tanpa kehilangan akar tradisinya (Azra, 1999; Dhofier, 2011). Melalui 
mekanisme pengajaran kitab klasik, disiplin spiritual, dan relasi pedagogis yang khas antara kiai dan santri, 
pesantren membentuk habitus keilmuan yang menekankan kedalaman pemahaman, kesantunan moral, 
dan tanggung jawab sosial. 

 
Journal of Islamic Insights (Vo. 1) (No. 1) Desember 2025 

https://ummulquro.id/index.php/jii  
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 42 

Dalam konteks tersebut, KH. Muhammad Hasyim Asy‘ari menempati posisi yang unik dan 
strategis dalam sejarah pendidikan Islam Indonesia. Perannya melampaui figur kiai tradisional yang 
terbatas pada lingkup lokal pesantren. Ia dapat dipahami sebagai arsitek kultural yang menjembatani 
tradisi keilmuan klasik Islam dengan realitas sosio-historis masyarakat Nusantara pada masa kolonial 
hingga awal kemerdekaan. Melalui kepemimpinan intelektual dan moralnya, KH. Hasyim Asy‘ari berhasil 
mengartikulasikan Islam tradisional sebagai kekuatan sosial yang responsif terhadap perubahan zaman 
tanpa terjebak dalam imitasi modernitas Barat secara ahistoris (Bruinessen, 1999; Feillard, 1995). Posisi 
ini menjadikan pemikirannya relevan tidak hanya dalam konteks pendidikan pesantren, tetapi juga dalam 
pembentukan wacana keislaman Indonesia secara lebih luas. 

KH. Hasyim Asy‘ari tidak hanya berfungsi sebagai pengasuh Pesantren Tebuireng, tetapi juga 
sebagai pemikir pendidikan yang menuangkan gagasan-gagasannya secara sistematis dalam karya-karya 
tulis. Kitab Adab al-‘Ālim wa al-Muta‘allim merupakan salah satu karya sentral yang merepresentasikan 
konseptualisasi pendidikan Islam berbasis adab, kesucian niat, dan relasi etis antara guru dan murid. Karya 
ini menunjukkan bahwa pendidikan, dalam pandangan beliau, tidak dapat direduksi menjadi aktivitas 
transfer pengetahuan semata, melainkan merupakan proses pembentukan karakter dan penyucian jiwa 
yang berkelanjutan (Hasyim Asy‘ari, 1923/2007; Nata, 2010). Dimensi humanistik-spiritual yang kuat 
dalam karya tersebut memperlihatkan bahwa tradisi pesantren memiliki kerangka pedagogis yang matang 
dan reflektif, jauh dari stereotip pendidikan tradisional yang statis. 

Lebih jauh, peran KH. Hasyim Asy‘ari sebagai pendiri Nahdlatul Ulama (NU) memperlihatkan 
bahwa visi pendidikannya tidak bersifat elitis-institusional, melainkan sosial-kolektif. Pendidikan 
dipandang sebagai instrumen strategis untuk pemberdayaan umat dan penguatan identitas keislaman 
moderat melalui pelembagaan tradisi Ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah dalam ruang publik Indonesia. Melalui 

NU, nilai-nilai pendidikan pesantren—seperti tawassuṭ (moderat), tawāzun (seimbang), dan tasāmuḥ 
(toleran)—ditransformasikan menjadi etos sosial dan kultural yang berkontribusi pada stabilitas 
keagamaan dan kebangsaan (Haidar, 1994; Bush, 2009). 

Pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari lahir dari dialektika yang intens antara penguasaan 

mendalam terhadap khazanah keilmuan klasik Islam (turāṯ), pengalaman intelektualnya di Makkah sebagai 
bagian dari jaringan ulama Haramain, serta perjumpaan langsung dengan realitas kolonialisme, 
modernisasi pendidikan Barat, dan pluralitas budaya Jawa. Dialektika ini membentuk corak pemikiran 
yang tidak reaktif, tetapi reflektif dan selektif dalam merespons perubahan sosial (Azra, 2004; Laffan, 
2011). Dalam kerangka tersebut, pendidikan dipahami sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya 
(insān kāmil), yang mengintegrasikan dimensi intelektual (‘ilm), spiritual (tazkiyat al-nafs), dan sosial 
(khidmah al-ummah), sehingga ilmu tidak berhenti pada penguasaan kognitif, tetapi berbuah pada 
pengabdian dan kemaslahatan umat (Fauzi, 2018; Zuhri, 2013). 

Kajian terhadap pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari menjadi semakin signifikan dalam 
lanskap pendidikan kontemporer Indonesia setidaknya karena tiga alasan mendasar. Pertama, pentingnya 
rekonstruksi historis-filosofis terhadap basis ideologis pendidikan pesantren sebagai salah satu sistem 
pendidikan indigenous yang memiliki daya tahan tinggi sekaligus fleksibilitas adaptif dalam menghadapi 
perubahan zaman. Pesantren terbukti mampu mempertahankan kontinuitas tradisi keilmuan Islam di 
tengah tekanan kolonialisme, modernisasi pendidikan Barat, dan transformasi sosial masyarakat 
Indonesia, tanpa kehilangan identitas epistemologisnya (Dhofier, 2011; Steenbrink, 1986). Rekonstruksi 
historis ini menjadi penting untuk menegaskan bahwa pesantren bukanlah sistem pendidikan residual 
atau pra-modern, melainkan entitas dinamis yang memiliki rasionalitas pedagogis dan visi peradaban 
tersendiri. 

Kedua, terdapat kebutuhan mendesak untuk merumuskan kembali paradigma pendidikan 
berbasis adab dan akhlāq sebagai kritik terhadap kecenderungan pendidikan modern yang semakin 
reduksionistik, instrumentalistik, dan berorientasi pada capaian kognitif serta kebutuhan pasar kerja. 
Dalam banyak praktik pendidikan kontemporer, dimensi etik, spiritual, dan humanistik sering kali 
terpinggirkan oleh logika efisiensi, standardisasi, dan kompetisi (Nizar, 2008; Tilaar, 2012). Pemikiran 
KH. Hasyim Asy‘ari menawarkan perspektif alternatif dengan menempatkan adab sebagai fondasi 



Hafidz Iqbal Wira Damiri.; Pemikiran Pendidikan KH. Hasyim… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 43 

epistemologis pendidikan, di mana ilmu tidak dinilai dari kegunaannya secara ekonomis semata, tetapi 
dari kemampuannya membentuk kepribadian bermoral dan bertanggung jawab secara sosial. 

Ketiga, kajian ini menjadi relevan karena urgensi untuk memahami strategi kultural KH. Hasyim 
Asy‘ari dalam merespons modernitas, kolonialisme, dan sekularisasi secara selektif, kritis, dan reflektif. 
Alih-alih menolak modernitas secara total atau menerimanya secara akomodatif tanpa reserve, KH. 
Hasyim Asy‘ari mengembangkan pendekatan integratif yang menjaga otentisitas keislaman dan 
keindonesiaan sekaligus membuka ruang pembaruan institusional dan metodologis (Barton, 1994; 
Ricklefs, 2007; Wahid, 2001). Strategi ini memperlihatkan kecanggihan pemikiran beliau dalam mengelola 
ketegangan antara tradisi dan perubahan sosial, serta menjadikannya relevan sebagai rujukan dalam 
merumuskan pendidikan Islam yang kontekstual dan berakar. 

Selain relevansinya secara historis, pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari juga memiliki 
signifikansi kontemporer yang kuat dalam menghadapi krisis karakter, degradasi etika publik, serta 
tantangan era digital yang ditandai oleh disrupsi otoritas keilmuan dan fragmentasi sumber pengetahuan. 
Era digital telah mengubah cara manusia memperoleh ilmu, namun sekaligus memunculkan problem 
superficial learning, relativisme kebenaran, dan melemahnya otoritas moral dalam proses pendidikan 
(Zubaedi, 2011; Hidayat, 2018). Dalam konteks ini, prinsip-prinsip pendidikan pesantren yang 
dikembangkan KH. Hasyim Asy‘ari—seperti ta‘līm bi al-qudwah (pendidikan melalui keteladanan), 
internalisasi adab sebelum ilmu, serta spiritualisasi proses belajar—menawarkan kerangka etik yang 
relevan untuk membangun pendidikan karakter berbasis nilai-nilai transendental di tengah arus globalisasi 
dan perkembangan kecerdasan buatan (Rahman, 2012; Fadlillah, 2020). 

Lebih lanjut, spiritualisasi proses belajar dalam pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari menempatkan 
aktivitas pendidikan sebagai bagian dari ibadah dan pengabdian kepada Tuhan, sehingga relasi guru–
murid tidak bersifat transaksional, melainkan relasional dan transformatif. Perspektif ini menjadi penting 
dalam konteks pendidikan modern yang cenderung memosisikan guru sebagai fasilitator teknis dan siswa 
sebagai konsumen pengetahuan. Dengan mengembalikan dimensi etik dan spiritual ke dalam praktik 
pedagogis, pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari memberikan landasan normatif bagi penguatan kembali 
otoritas moral pendidik dan pembentukan kultur akademik yang berkeadaban. 

Dengan demikian, tulisan ini bertujuan untuk mengurai secara komprehensif, kritis, dan sistematis 
landasan filosofis, prinsip-prinsip utama, implementasi praksis pedagogis, serta relevansi kontemporer 
pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari. Kajian ini diharapkan tidak hanya berkontribusi pada 
pengayaan khazanah historiografi pendidikan Islam Indonesia, tetapi juga menawarkan model konseptual 
yang dapat dijadikan rujukan dalam pengembangan pendidikan berkarakter yang berakar pada tradisi 
keilmuan Islam, responsif terhadap tantangan modern dan postmodern, serta mampu membentuk 
manusia Indonesia yang berilmu, beradab, dan berkepribadian utuh. 

 
METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 
research) yang bertujuan untuk mengkaji secara mendalam pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari 
melalui telaah teks dan literatur yang relevan. Pendekatan ini dipilih karena karakteristik objek kajian 
berupa gagasan, konsep, dan pemikiran normatif-filosofis yang tertuang dalam karya-karya tertulis, 
sehingga menuntut penafsiran mendalam terhadap makna, konteks, dan konstruksi pemikiran tokoh. 
Metode penelitian yang digunakan meliputi analisis historis-filosofis dan analisis konten (content analysis). 
Analisis historis-filosofis digunakan untuk menempatkan pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari dalam konteks 
sosial, politik, dan kultural zamannya, sehingga pemahamannya tidak terlepas dari latar sejarah pesantren 
dan dinamika Islam Nusantara. Sementara itu, analisis konten digunakan untuk mengkaji secara sistematis 
struktur epistemologis, ontologis, dan aksiologis pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari, khususnya 
yang berkaitan dengan relasi guru dan murid, tujuan pendidikan, serta nilai-nilai etika dalam proses 
pembelajaran. 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer berupa karya-karya asli KH. Hasyim Asy‘ari, 
terutama Adab al-‘Alim wa al-Muta‘allim, serta sumber sekunder berupa buku, artikel jurnal ilmiah, dan 
karya akademik lain yang membahas pendidikan pesantren, pemikiran ulama Nusantara, dan 
perkembangan pendidikan Islam di Indonesia. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi 
dokumentasi dengan tahapan reduksi data, kategorisasi tematik, interpretasi, dan penarikan kesimpulan 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 44 

secara induktif-deduktif. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan pencatatan proses analisis 
secara sistematis, sehingga hasil penelitian memiliki validitas akademik dan dapat dipertanggungjawabkan 
secara ilmiah. 

 
RESULTS AND DISCUSSION 
Konstruk Filosofis Pendidikan Berbasis Adab 
H asil kajian menunjukkan bahwa fondasi utama pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari terletak 
pada konsep adab sebagai inti dari seluruh proses pendidikan (Asy‘ari, 2007; Nizar, 2008). Dalam karyanya 
Adab al-‘Alim wa al-Muta‘allim, adab tidak dipahami secara reduktif sebagai etika sosial atau tata krama 
formal semata, melainkan sebagai struktur kesadaran spiritual yang membentuk cara manusia memahami, 
memaknai, dan mengamalkan ilmu. Adab dalam kerangka ini menjadi prasyarat epistemologis dan 
ontologis dalam proses pencarian ilmu, sebab pengetahuan tidak pernah berdiri netral, melainkan selalu 
berkelindan dengan niat, orientasi batin, dan disposisi moral subjek yang mempelajarinya. 

KH. Hasyim Asy‘ari menegaskan bahwa ilmu yang diperoleh tanpa adab berpotensi melahirkan 
distorsi tujuan pendidikan, seperti kesombongan intelektual, instrumentalisasi ilmu demi kepentingan 
duniawi, serta berkembangnya sikap materialistis yang mengabaikan nilai-nilai kemanusiaan dan 
ketuhanan. Dalam konteks ini, adab berfungsi sebagai mekanisme pengendalian internal yang menjaga 
agar ilmu tetap berada dalam koridor maslahat dan keberkahan, baik bagi individu maupun masyarakat 
luas (Asy‘ari, 2007; Muhaimin, 2009). Oleh karena itu, pendidikan tidak cukup hanya menghasilkan 
individu yang cerdas secara kognitif, tetapi harus mampu membentuk insan kamil, yakni manusia yang 
seimbang antara kecerdasan intelektual, kedalaman spiritual, dan kematangan moral (Tilaar, 2002). 

Paradigma pendidikan berbasis adab yang dirumuskan KH. Hasyim Asy‘ari bersifat teleologis-
transendental, karena secara eksplisit mengaitkan tujuan akhir pendidikan dengan orientasi ketuhanan 
dan pembentukan karakter luhur. Pendidikan dalam perspektif ini tidak diarahkan semata-mata pada 
penguasaan kompetensi akademik atau keahlian teknis yang bersifat pragmatis, melainkan pada 
pembentukan kepribadian yang berakhlak, bertanggung jawab, dan memiliki kesadaran etis dalam 
mengelola ilmu. Prinsip-prinsip adab seperti kejujuran, kesabaran, ketekunan, tawadhu‘, serta 
kemampuan mengendalikan hawa nafsu menjadi fondasi utama dalam proses pembelajaran, sehingga 
aktivitas belajar dipahami sebagai proses tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa) sekaligus pengembangan 
intelektual. 

Dengan demikian, proses pendidikan tidak dipandang sebagai sekadar transmisi informasi dari 
guru kepada murid, tetapi sebagai proses transformasi moral dan spiritual yang berlangsung secara 
berkelanjutan. Pendidikan berbasis adab juga menawarkan kritik normatif terhadap model pendidikan 
modern yang cenderung pragmatis, utilitarian, dan berorientasi pada capaian kuantitatif, seperti nilai 
akademik, sertifikasi, dan keuntungan ekonomi semata (Nizar, 2008; Zamakhsyari Dhofier, 2011). Kritik 
ini menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan yang hanya diukur melalui indikator-indikator teknis 
berisiko mengabaikan dimensi etis dan spiritual peserta didik, yang justru menjadi penentu kualitas 
manusia dalam jangka panjang. 

Dalam konteks sosial kontemporer, penekanan pada adab memiliki relevansi yang semakin kuat 
sebagai respons terhadap fenomena degradasi moral, meningkatnya hedonisme, serta budaya instan yang 
berkembang di kalangan generasi muda. Pendidikan berbasis adab menawarkan alternatif paradigma yang 
menekankan proses internalisasi nilai secara mendalam, bukan sekadar pembentukan perilaku lahiriah. 
Tradisi pesantren, yang menjadi basis praksis pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari, menunjukkan bagaimana 
adab diintegrasikan dalam seluruh aktivitas pendidikan, mulai dari pembiasaan shalat berjamaah, 
penghormatan kepada guru, musyawarah ilmiah, hingga pendalaman kajian keilmuan secara disiplin dan 
berkesinambungan. Pola ini mencerminkan model pendidikan nilai yang tidak bersifat sporadis, 
melainkan terinternalisasi melalui praktik hidup sehari-hari. 

Lebih jauh, pendidikan berbasis adab tidak hanya berfungsi sebagai kerangka etik internal, tetapi 
juga sebagai model pendidikan humanistik yang menempatkan peserta didik sebagai subjek moral dan 
spiritual. Model ini berupaya menyeimbangkan dimensi kognitif, afektif, dan spiritual, sehingga 
pendidikan tidak terjebak pada dikotomi antara ilmu dan nilai. Dalam perspektif ini, ilmu dipandang 



Hafidz Iqbal Wira Damiri.; Pemikiran Pendidikan KH. Hasyim… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 45 

sebagai amanah yang harus dikelola dengan tanggung jawab moral, sementara adab menjadi instrumen 
utama untuk memastikan bahwa ilmu tersebut membawa kemaslahatan sosial. 

Relasi guru–murid dalam pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari menempati posisi sentral dalam 
keseluruhan konstruksi pendidikan berbasis adab. Relasi ini menekankan prinsip hierarki moral dan 
spiritual, yang secara substansial berbeda dari hubungan pedagogis formal dalam sistem pendidikan 
modern (Asy‘ari, 2007; Dhofier, 2011). Guru diposisikan bukan sekadar sebagai pengajar atau fasilitator 
pembelajaran, melainkan sebagai figur teladan yang merepresentasikan integrasi antara ilmu, adab, dan 
spiritualitas. Otoritas guru tidak bersumber pada struktur birokrasi atau legitimasi administratif, tetapi 
pada keteladanan personal, kedalaman keilmuan, serta integritas moral yang teruji dalam kehidupan 
sehari-hari. 

Dalam konteks ini, guru memikul tanggung jawab besar dalam mentransmisikan etos keilmuan, 
tradisi keislaman, serta nilai-nilai moral melalui sanad keilmuan yang jelas dan berkesinambungan. Sanad 
tidak hanya berfungsi sebagai legitimasi akademik, tetapi juga sebagai mekanisme transmisi nilai dan 
spiritualitas, sehingga ilmu yang diterima murid memiliki dimensi keberkahan dan tanggung jawab etis 
(Bruinessen, 1999). Pengetahuan yang diperoleh melalui relasi semacam ini tidak bersifat netral, 
melainkan sarat dengan nilai dan orientasi moral yang membentuk cara murid memandang dunia dan 
perannya di tengah masyarakat. 

Murid, dalam perspektif KH. Hasyim Asy‘ari, dipahami sebagai subjek spiritual yang aktif, bukan 
sekadar penerima pasif pengetahuan. Murid dituntut untuk melakukan proses pembersihan diri dari sifat-
sifat negatif seperti kesombongan, kemalasan, iri hati, dan orientasi duniawi yang berlebihan, agar ilmu 
yang dipelajari dapat bersemi dan menghasilkan manfaat yang luas (Nata, 2003). Proses belajar dengan 
demikian menjadi arena pembentukan karakter, di mana keberhasilan pendidikan tidak hanya diukur dari 
penguasaan materi, tetapi juga dari perubahan sikap, perilaku, dan orientasi hidup murid. 

Relasi guru–murid ini bersifat karismatik dan relasional, di mana otoritas pedagogis lahir dari 
kepercayaan, keteladanan, dan kedekatan personal, bukan semata-mata dari jabatan formal atau posisi 
struktural (Feillard, 1995; Barton, 1994). Interaksi yang intens dan personal memungkinkan terjadinya 
proses sosialisasi nilai secara mendalam, sehingga pendidikan tidak tereduksi menjadi aktivitas mekanistik 
yang terpisah dari kehidupan nyata peserta didik. Dalam konteks pesantren, relasi ini menciptakan ruang 
pembelajaran yang hidup, di mana nilai-nilai adab dipraktikkan secara langsung dan berkelanjutan. 

Dalam perspektif kontemporer, model relasi guru–murid ala KH. Hasyim Asy‘ari memiliki 
relevansi yang signifikan sebagai kritik terhadap sistem pendidikan modern yang cenderung birokratis, 
teknokratis, dan berorientasi pada efisiensi semata (Tilaar, 2002). Hubungan pedagogis yang terlalu 
instrumental berisiko menghilangkan dimensi etis dan spiritual pendidikan, sehingga proses belajar 
kehilangan makna transformatifnya. Implementasi prinsip keteladanan guru, internalisasi adab, serta 
pembelajaran berbasis pengalaman langsung menjadi strategi yang efektif untuk membangun kapasitas 
moral, sosial, dan spiritual peserta didik di tengah kompleksitas tantangan zaman. 

Relasi guru–murid dalam pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari mencerminkan filosofi pendidikan 
holistik-integratif yang memandang manusia sebagai makhluk multidimensional. Pendidikan ditempatkan 
sebagai medium pembentukan manusia seutuhnya, yang mengintegrasikan dimensi intelektual, spiritual, 
sosial, dan moral secara harmonis. Pendekatan ini memiliki relevansi yang tinggi dalam menghadapi 
tantangan globalisasi dan disrupsi teknologi, karena menegaskan bahwa penguasaan ilmu pengetahuan 
dan teknologi harus selalu dibingkai oleh karakter, etika, dan tanggung jawab moral agar tidak kehilangan 
arah dan tujuan kemanusiaannya. 
Integrasi Tradisi Klasik dan Pembaruan Metodologis 

Hasil kajian memperlihatkan bahwa KH. Hasyim Asy‘ari mengembangkan model integrasi antara 
tradisi klasik Islam dan tuntutan modernitas secara selektif, reflektif, dan kreatif (Dhofier, 2011; Ricklefs, 
2007). Integrasi ini tidak lahir dari sikap kompromistis terhadap tekanan modernitas kolonial yang 
hegemonik, melainkan dari kesadaran epistemologis yang mendalam mengenai pentingnya menjaga 
kontinuitas tradisi keilmuan Islam sekaligus memastikan relevansinya dalam konteks sosial yang terus 
mengalami perubahan. Dalam kerangka ini, modernitas tidak diposisikan sebagai antitesis dari tradisi, 
melainkan sebagai ruang tantangan yang menuntut respons kritis dan strategis dari institusi pendidikan 
Islam. 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 46 

KH. Hasyim Asy‘ari memosisikan tradisi bukan sebagai artefak statis masa lalu yang harus 
dilestarikan secara dogmatis, tetapi sebagai sistem pengetahuan hidup (living tradition) yang memiliki 
kapasitas internal untuk diperbarui, direinterpretasi, dan dikontekstualisasikan tanpa kehilangan substansi 
nilai dan otoritas keilmuannya. Pandangan ini menunjukkan adanya kesadaran historis bahwa tradisi 
keilmuan Islam selalu berkembang melalui proses dialog kreatif antara teks, konteks, dan otoritas ilmiah. 
Oleh karena itu, integrasi tradisi dan pembaruan dalam pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari dapat dipahami 
sebagai bentuk ijtihad institusional dalam merespons perubahan sosial, politik, dan kultural yang 
melingkupi dunia pesantren pada awal abad ke-20. 

Metode pembelajaran tradisional seperti sorogan dan bandongan dipertahankan bukan sekadar 
sebagai warisan kultural, melainkan ditempatkan sebagai mekanisme pedagogis utama untuk menjaga 
kedalaman pembacaan teks, ketelitian pemahaman, serta kesinambungan sanad keilmuan (Bruinessen, 
1999). Melalui sorogan, santri dilatih untuk membaca, memahami, dan mempertanggungjawabkan teks 
secara individual di hadapan kiai. Proses ini tidak hanya melatih ketajaman intelektual, tetapi juga 
membentuk disiplin belajar, kemandirian berpikir, serta kejujuran akademik, karena setiap kesalahan atau 
kekeliruan pemahaman harus diakui dan dikoreksi secara langsung. Dalam perspektif pedagogis modern, 
sorogan dapat dipahami sebagai bentuk personalized learning yang menempatkan santri sebagai subjek aktif 
dalam proses pembelajaran. 

Sementara itu, bandongan berfungsi sebagai ruang transmisi kolektif yang meneguhkan otoritas 
keilmuan kiai serta memastikan keseragaman pemahaman dasar terhadap kitab-kitab rujukan utama. 
Metode ini memungkinkan terjadinya internalisasi kerangka berpikir ulama klasik secara sistematis, 
sekaligus membangun tradisi mendengar, mencatat, dan merenungkan penjelasan guru secara sabar dan 
tekun. Dalam kedua metode tersebut, proses transmisi ilmu tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga 
spiritual, karena melibatkan relasi personal antara kiai dan santri yang membentuk etos keilmuan berbasis 
adab, kerendahan hati, kesabaran, dan penghormatan terhadap otoritas ilmiah. Dimensi spiritual ini 
menjadi pembeda utama antara pedagogi pesantren dan model pendidikan modern yang cenderung netral 
nilai. 

Pada saat yang sama, KH. Hasyim Asy‘ari menunjukkan sikap terbuka terhadap pembaruan 
metodologis dengan mengadopsi sistem klasikal dan pengelolaan madrasah yang lebih terstruktur. 
Penerapan sistem kelas, penyusunan jadwal pelajaran yang sistematis, penggunaan evaluasi pembelajaran, 
serta pembagian tingkat pendidikan mencerminkan kesadaran beliau terhadap pentingnya efisiensi, 
efektivitas, dan rasionalisasi manajemen pendidikan dalam menghadapi tantangan kolonialisme dan awal 
modernitas (Feillard, 1995). Pembaruan ini tidak dimaksudkan untuk menggantikan sistem tradisional, 
melainkan untuk melengkapinya agar pesantren mampu bertahan dan berfungsi secara optimal dalam 
konteks sosial yang semakin kompleks. 

Langkah ini menunjukkan bahwa modernisasi dipahami sebagai alat (instrumental rationality), bukan 
sebagai tujuan ideologis. Modernisasi metodologis diarahkan untuk memperkuat daya tahan pesantren 
sebagai institusi pendidikan Islam, bukan untuk menggeser orientasi nilai atau menggantikan basis 
keilmuan tradisional dengan paradigma sekuler. Dengan kata lain, KH. Hasyim Asy‘ari berhasil 
membedakan secara tegas antara modernisasi sebagai sarana teknis dan sekularisasi sebagai proyek 
ideologis, sehingga pembaruan pendidikan tetap berada dalam bingkai nilai-nilai Islam dan tradisi 
pesantren. 

Lebih jauh, temuan ini menegaskan bahwa Pesantren Tebuireng, di bawah kepemimpinan KH. 
Hasyim Asy‘ari, dapat dibaca sebagai sebuah laboratorium pendidikan Islam yang adaptif terhadap dinamika 
sosial tanpa kehilangan otentisitas tradisinya (Barton, 1994). Integrasi antara kajian kitab kuning, 
pembinaan disiplin spiritual, dan tata kelola madrasah modern menunjukkan adanya strategi kultural yang 
sadar terhadap bahaya dikotomi antara tradisi dan modernitas. Strategi ini melahirkan bentuk pendidikan 
hibrid yang mampu merespons perubahan sosial secara progresif, tanpa terjebak pada romantisme masa 
lalu maupun modernisasi yang ahistoris dan ahumanis. 

Dalam konteks yang lebih luas, model pendidikan yang dikembangkan KH. Hasyim Asy‘ari dapat 
dipahami sebagai fondasi awal bagi terbentuknya paradigma pendidikan Islam Indonesia yang bersifat 
kontekstual, inklusif, dan berakar kuat pada tradisi. Tradisi (turāts) tidak diposisikan sebagai penghambat 



Hafidz Iqbal Wira Damiri.; Pemikiran Pendidikan KH. Hasyim… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 47 

inovasi, melainkan sebagai sumber nilai, etos keilmuan, dan legitimasi moral yang menopang proses 
pembaruan. Oleh karena itu, karakteristik pesantren kontemporer yang memadukan penguatan kajian 
kitab klasik, pendidikan formal, serta penguasaan ilmu-ilmu modern—baik ilmu sosial, sains, maupun 
teknologi—dapat ditelusuri genealogi akademis dan ideologisnya pada strategi pendidikan yang dirintis 
oleh KH. Hasyim Asy‘ari (Dhofier, 2011). 

Secara konseptual, temuan ini mengindikasikan bahwa pembaruan metodologis ala KH. Hasyim 
Asy‘ari tidak dapat direduksi sebagai sikap akomodatif atau kompromistis terhadap modernitas, 
melainkan sebagai proyek intelektual jangka panjang untuk menjaga keberlanjutan tradisi (tradition 
sustainability) dalam situasi perubahan sosial yang cepat dan kompleks. Integrasi tradisi dan pembaruan ini 
mencerminkan visi pendidikan yang berpijak pada keseimbangan antara kontinuitas dan perubahan, 
antara otentisitas dan adaptasi, serta antara nilai dan fungsi. 

Model integratif ini menjadi sangat relevan bagi diskursus pendidikan Islam kontemporer, 
khususnya dalam merancang kurikulum dan sistem pembelajaran yang tidak terjebak pada dikotomi 
agama–umum, tradisional–modern, atau pesantren–sekolah. Sebaliknya, pendekatan ini mendorong 
pembangunan ekosistem pendidikan yang holistik, berakar kuat pada tradisi keilmuan Islam, adaptif 
terhadap perkembangan zaman, dan transformatif dalam menjawab tantangan globalisasi, digitalisasi, dan 
krisis nilai yang dihadapi dunia pendidikan saat ini. 
Relevansi Pemikiran dalam Pendidikan Kontemporer 

Kajian terhadap literatur menunjukkan bahwa pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari 
memiliki relevansi konseptual yang kuat dalam merespons tantangan pendidikan kontemporer, khususnya 
yang berkaitan dengan krisis karakter, dekadensi moral, serta disorientasi nilai di tengah percepatan 
perkembangan teknologi digital dan arus globalisasi budaya (Nizar, 2008; Muhaimin, 2009). Dinamika 
pendidikan modern yang ditandai oleh kompetisi global, penetrasi teknologi informasi, serta perubahan 
gaya hidup generasi muda menuntut adanya paradigma pendidikan yang tidak hanya adaptif secara 
teknologis, tetapi juga kokoh secara etis dan spiritual. Dalam konteks inilah, pemikiran KH. Hasyim 
Asy‘ari menemukan relevansinya sebagai kerangka normatif yang menempatkan pendidikan dalam 
horizon pembentukan manusia bermartabat. 

Berbagai kajian menegaskan bahwa pendidikan modern cenderung mengalami reduksi orientasi, 
di mana keberhasilan pendidikan lebih banyak diukur melalui capaian kognitif, performa akademik, dan 
keterampilan teknis, sementara dimensi etis dan spiritual kurang memperoleh perhatian yang memadai 
(Tilaar, 2002). Logika pendidikan yang demikian berisiko melahirkan individu yang unggul secara 
kompetensi, tetapi rapuh secara moral dan sosial. Dalam konteks ini, gagasan KH. Hasyim Asy‘ari tentang 
primasi adab dan keteladanan guru menawarkan kerangka etik alternatif yang menempatkan 
pembentukan karakter sebagai inti dari proses pendidikan, bukan sebagai pelengkap atau muatan 
tambahan semata. 

Literatur menunjukkan bahwa dalam paradigma pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari, tujuan 
pendidikan tidak dibatasi pada transmisi pengetahuan dan penguasaan keterampilan, tetapi diarahkan 
pada pembentukan kepribadian yang berintegritas, bertanggung jawab, serta memiliki kesadaran sosial 
dan spiritual yang kuat. Pendidikan dipahami sebagai proses pembudayaan nilai yang berlangsung secara 
berkesinambungan, sehingga ilmu yang diperoleh tidak terlepas dari orientasi moral dan kemaslahatan 
umat. Orientasi ini sejalan dengan wacana pendidikan abad ke-21 yang menekankan pentingnya integrasi 
antara kecerdasan intelektual, emosional, dan moral-spiritual, meskipun dirumuskan dalam kerangka 
epistemologi Islam yang khas. Dengan demikian, pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari dapat dipahami sebagai 
upaya konseptual untuk mengoreksi kecenderungan pendidikan modern yang bersifat teknokratis dan 
instrumentalistik, yang sering kali menempatkan peserta didik sebagai objek produksi sumber daya 
manusia semata. 

Sejumlah kajian juga menyoroti bahwa nilai-nilai kesabaran, kedisiplinan, dan pengendalian diri 
yang terinternalisasi dalam tradisi pesantren memiliki relevansi yang tinggi sebagai respons terhadap 
budaya instan dan fenomena superficial learning di era digital (Ricklefs, 2007; Barton, 1994). Budaya belajar 
yang serba cepat, berbasis algoritma, dan berorientasi pada konsumsi informasi instan dinilai berpotensi 
melemahkan daya refleksi, ketekunan intelektual, serta kedalaman pemahaman peserta didik. Dalam 

konteks ini, praktik riyāḍah ilmiah pesantren—seperti pembacaan teks secara mendalam, pengulangan 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 48 

(takrār), musyāwarah, dan muṭāla‘ah—dapat dipandang sebagai model deep learning yang mendorong 
internalisasi nilai, penguatan daya nalar kritis, serta pembentukan etos keilmuan yang berkelanjutan. 

Kajian pustaka juga menunjukkan bahwa pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari mengandung kritik 
implisit terhadap logika pendidikan modern yang cenderung mengagungkan efisiensi, kecepatan, dan 
kuantifikasi hasil belajar, namun mengabaikan dimensi kedalaman makna, kebijaksanaan, dan 
pembentukan karakter. Perspektif ini menjadi semakin relevan ketika pendidikan digital dihadapkan pada 
persoalan menurunnya daya konsentrasi peserta didik, melemahnya tradisi literasi mendalam, serta 
berkurangnya relasi pedagogis yang humanis antara pendidik dan peserta didik. Dalam kerangka ini, 
pendidikan berbasis adab menawarkan pendekatan yang menekankan kualitas proses belajar, bukan 
sekadar hasil yang terukur secara statistik. 

Selain itu, literatur menegaskan bahwa konsep pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari berorientasi pada 
kemaslahatan sosial, di mana ilmu pengetahuan dipandang sebagai sarana pengabdian, transformasi sosial, 
dan pemberdayaan umat, bukan sekadar alat kompetisi individual. Pandangan ini menjadi signifikan di 
tengah menguatnya individualisme, meritokrasi sempit, serta komersialisasi pendidikan yang menjadikan 
institusi pendidikan sebagai arena produksi nilai ekonomi. Dalam perspektif KH. Hasyim Asy‘ari, 
pendidikan justru harus melahirkan individu berilmu yang memiliki tanggung jawab sosial, kepekaan 
terhadap problem kemasyarakatan, serta komitmen terhadap nilai keadilan, solidaritas, dan keberpihakan 
pada kelompok yang lemah. 

Dalam konteks kebijakan pendidikan nasional, berbagai kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai 

yang dikembangkan KH. Hasyim Asy‘ari—seperti tawāḍu‘, ikhlāṣ, amanah, dan istiqāmah—memiliki 
potensi besar untuk diintegrasikan ke dalam program penguatan pendidikan karakter dan moderasi 
beragama. Nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat normatif dan simbolik, tetapi dapat dioperasionalkan 
melalui desain kurikulum berbasis nilai, strategi pembelajaran reflektif, serta pengembangan budaya 
institusi pendidikan yang menekankan keteladanan, tanggung jawab, dan integritas. Integrasi nilai adab ke 
dalam sistem pendidikan formal juga dapat menjadi jembatan antara tradisi pendidikan Islam dan tuntutan 
pendidikan modern yang berbasis kompetensi. 

Secara teoretis, kajian pustaka ini mengindikasikan bahwa pemikiran pendidikan KH. Hasyim 
Asy‘ari berkontribusi signifikan terhadap pengembangan paradigma pendidikan humanistik-religius yang 
memandang manusia sebagai subjek bermartabat dengan dimensi intelektual, spiritual, sosial, dan moral 
yang terintegrasi. Paradigma ini berpotensi menjadi penyeimbang terhadap model pendidikan yang terlalu 
teknokratis dan materialistik, serta menawarkan alternatif konseptual dalam merumuskan arah pendidikan 
nasional yang lebih berkeadilan dan berkelanjutan. Dengan demikian, pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari 
tidak hanya memiliki signifikansi historis sebagai warisan intelektual ulama pesantren, tetapi juga 
menyediakan landasan konseptual yang kokoh bagi diskursus pendidikan Islam dan pendidikan nasional 
yang berorientasi pada pembangunan manusia seutuhnya di era kontemporer. 
 
CONCLUSION  

Penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran pendidikan KH. Hasyim Asy‘ari merepresentasikan 
suatu konstruksi filosofis yang menempatkan pendidikan sebagai proses pembentukan subjek manusia 
secara integral, melampaui dimensi kognitif-instrumental menuju internalisasi nilai-nilai etis, spiritual, dan 
sosial. Dalam kerangka epistemologisnya, ilmu tidak dipahami sebagai entitas netral, melainkan sebagai 
amanah moral yang mengandaikan kehadiran adab sebagai prasyarat ontologis bagi validitas dan 
kebermaknaan pengetahuan. Secara konseptual, studi ini menunjukkan bahwa keberlanjutan tradisi 
pendidikan Islam tidak bersumber pada sikap defensif terhadap modernitas, tetapi pada kemampuan 

melakukan negosiasi kultural dan integrasi reflektif antara tradisi (turāṯ) dan tuntutan perubahan sosial. 
Pemikiran KH. Hasyim Asy‘ari menawarkan model paradigmatik yang berpotensi mereorientasi praksis 
pendidikan menuju pembentukan manusia berkepribadian utuh, berkesadaran etis, dan berorientasi pada 
kemaslahatan sosial. Implikasi teoretis dari kajian ini terletak pada kontribusinya dalam memperkaya 
diskursus filsafat pendidikan Islam dengan memperlihatkan bahwa paradigma pendidikan berbasis adab 
memiliki daya jelajah konseptual yang relevan lintas ruang dan waktu. Temuan ini membuka ruang bagi 



Hafidz Iqbal Wira Damiri.; Pemikiran Pendidikan KH. Hasyim… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 49 

pengembangan model pendidikan yang tidak hanya responsif terhadap perkembangan teknologi dan 
globalisasi, tetapi juga tetap berakar pada fondasi normatif dan spiritual yang kokoh. 
 
BIBLIOGRAPHY 

Al-Ghazālī. (1997). Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn. Dār al-Fikr. 

Antonio, M. S. (2012). Bank syariah: Dari teori ke praktik. Gema Insani. 

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. Logos Wacana Ilmu. 

Azra, A. (2004). Jaringan ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara abad XVII & XVIII. Kencana. 

Barton, G. (1994). The idea of progress in Indonesian Islamic thought. Monash University Press. 

Beik, I. S., & Arsyianti, L. D. (2016). Ekonomi pembangunan syariah. Rajawali Press. 

Bruinessen, M. van. (1999). Kitab kuning, pesantren, dan tarekat: Tradisi-tradisi Islam di Indonesia. Mizan. 

Bush, R. (2009). Nahdlatul Ulama and the struggle for power within Islam and politics in Indonesia. Institute of 

Southeast Asian Studies. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqāṣid al-sharīʿah. Islamic Research and 

Training Institute. 

Cizakça, M. (1998). Awqāf in history and its implications for modern Islamic economies. Islamic Economic 
Studies, 6(1), 43–70. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi pandangan hidup kiai dan visinya mengenai masa depan Indonesia (Rev. 

ed.). LP3ES. 

Feillard, A. (1995). NU vis-à-vis negara: Pencarian isi, bentuk dan makna. LKiS. 

Fadlillah, M. (2020). Pendidikan karakter anak usia dini. Prenadamedia Group. 

Fauzi, A. (2018). Pendidikan karakter perspektif Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 1–15. 

Haidar, M. A. (1994). Nahdlatul Ulama dan Islam di Indonesia: Pendekatan fikih dalam politik. Gramedia. 

Haneef, M. A. (2005). Islamic worldview and economic order. IIUM Press. 

Hasyim Asy‘ari. (2007). Adab al-ʿālim wa al-mutaʿallim. Pustaka Tebuireng.  

Hidayat, K. (2018). Agama untuk peradaban. Pustaka Alvabet. 

Kahf, M. (2003). The role of waqf in improving the ummah’s welfare. In Proceedings of the International 
Seminar on Awqāf (pp. 1–25). Kuwait Awqaf Public Foundation. 

Laffan, M. (2011). The makings of Indonesian Islam: Orientalism and the narration of a Sufi past. Princeton 

University Press. 

Mankiw, N. G. (2020). Principles of economics (9th ed.). Cengage Learning. 

Mannan, M. A. (1995). Islamic economics: Theory and practice. Islamic Academy. 

Muhaimin. (2009). Pengembangan kurikulum pendidikan agama Islam. RajaGrafindo Persada. 

Nata, A. (2003). Manajemen pendidikan: Mengatasi kelemahan pendidikan Islam di Indonesia. Kencana. 

Nata, A. (2010). Pemikiran pendidikan Islam dan Barat. RajaGrafindo Persada. 

Nizar, S. (2008). Filsafat pendidikan Islam: Pendekatan historis, teoretis, dan praktis. Ciputat Press. 

Qardhawi, Y. (2001). Fiqh al-zakāh (Vols. 1–2). Dār al-Shurūq. 

Rahman, F. (2012). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. University of Chicago Press. 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 50 

Ricklefs, M. C. (2007). Polarising Javanese society: Islamic and other visions (c. 1830–1930). NUS Press. 

Steenbrink, K. A. (1986). Pesantren, madrasah, sekolah: Pendidikan Islam dalam kurun modern. LP3ES. 

Tilaar, H. A. R. (2002). Membenahi pendidikan nasional. Rineka Cipta. 

Tilaar, H. A. R. (2012). Perubahan sosial dan pendidikan: Pengantar pedagogik transformatif. Rineka Cipta. 

Wahid, A. (2001). Pergulatan negara, agama, dan kebudayaan. Desantara. 

Winkelmann, L., & Winkelmann, R. (1998). Why are the unemployed so unhappy? Evidence from panel 

data. Economica, 65(257), 1–15. 

Zubaedi. (2011). Desain pendidikan karakter: Konsepsi dan aplikasinya dalam lembaga pendidikan. Kencana. 

 


