
Shibghatallah.; Qawā‘Id Fiqhiyyah Dan… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 71 

 
 
 
Qawā‘Id Fiqhiyyah Dan Implementasinya Dalam Ekonomi Syariah Modern 
  
Shibghatallah  
Universitas Islam Syarifuddin, Lumajang, Indonesia 
Email: burhanuddin@gmail.com  
  
Received: November 3, 2025.  Accepted: November 21, 2025.  Published: December, 11, 2025. 

ABSTRACT 
Fiqh principles are important in Islamic law and its implementation in the modern Islamic economy. This study 
emphasizes that fiqh principles not only function as instruments of legal deduction, but also as an epistemological 
framework that enables the development of adaptive Islamic economic regulations and practices without deviating 
from the boundaries of sharia. This study uses a qualitative approach based on classical and contemporary literature 
reviews, resulting in a comprehensive analysis of the application of fiqh principles in Islamic banking products, 
microfinance, Islamic fintech, and the halal business sector. The results show that five qawā‘id fiqhiyyah kubrā play 
a dominant role in resolving complex modern transaction issues—including issues of risk, uncertainty, digital 
contracts, and financial product innovation. These findings indicate that qawā‘id fiqhiyyah have substantial 
relevance and can be used as a flexible normative basis for the development of the global Islamic economy. 
 
Keywords: qawā‘id fiqhiyyah, Islamic economics, kaidah fiqih kubrā, contemporary transactions, maqāṣid al-
syarī‘ah. 
 
ABSTRAK 
Qawā‘Id fiqhiyyah penting dalam hukum Islam maupun  implementasinya  bagi  ekonomi syariah modern. Kajian ini menegaskan 

bahwa qawā‘id fiqhiyyah bukan hanya berfungsi sebagai instrumen istinbāṭ hukum, namun juga sebagai kerangka epistemik yang 
memungkinkan pengembangan regulasi dan praktik ekonomi syariah yang adaptif tanpa keluar dari batasan syariah. Studi ini 
menggunakan pendekatan kualitatif berbasis kajian literatur klasik dan kontemporer sehingga menghasilkan analisis komprehensif 
mengenai penerapan kaidah fiqh dalam produk perbankan syariah, keuangan mikro, fintech syariah, dan sektor bisnis halal. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa lima kaidah fiqhiyyah kubrā memainkan peran dominan dalam menyelesaikan permasalahan 
transaksi modern yang kompleks—termasuk isu risiko, ketidakpastian, akad digital, dan inovasi produk keuangan. Temuan ini 
menunjukkan bahwa qawā‘id fiqhiyyah memiliki relevansi substansial dan dapat dijadikan landasan normatif yang fleksibel bagi 
perkembangan ekonomi syariah global. 
 

Kata Kunci : qawā‘id fiqhiyyah, ekonomi syariah, kaidah fiqih kubrā, transaksi kontemporer, maqāṣid al-syarī‘ah. 
 

INTRODUCTION  
Ekonomi syariah telah mengalami perkembangan yang eksponensial dan transformatif dalam 

beberapa dekade terakhir, yang ditandai dengan kemunculan dan konsolidasi berbagai institusi keuangan 
seperti perbankan syariah, keuangan mikro syariah, fintech syariah, dan industri halal yang mendunia 
(Reuters & DinarStandard, 2022). Perkembangan ini tidak hanya mencerminkan peningkatan permintaan 
terhadap produk dan jasa yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, tetapi juga menempatkan ekonomi 
syariah sebagai bagian integral dari arsitektur keuangan global. Namun, pesatnya inovasi keuangan dan 
kompleksitas transaksi modern—seperti produk derivatif, aset digital, dan smart contracts—
menghadirkan tantangan epistemologis dan yuridis yang tidak sepenuhnya terjawab oleh teks-teks fikih 
klasik (nushūsh) yang bersifat partikular (Kamali, 2008). Teks-teks tersebut, meski kaya dan mendalam, 
seringkali membahas kasus-kasus spesifik (furū‘) yang terjadi pada zamannya, sehingga memerlukan 
perangkat interpretatif yang lebih luwes untuk dapat diterapkan pada konteks kekinian. 

Di sinilah qawā‘id fiqhiyyah (kaidah-kaidah fikih) memainkan peran sentral dan strategis. Qawā‘id 
fiqhiyyah merupakan proposisi-prposisi hukum yang bersifat umum (kullī), disarikan dari deduksi dan 
induksi terhadap ratusan bahkan ribuan kasus partikular dalam fikih (Zuhaylī, 2006). Kaidah-kaidah ini 
berfungsi sebagai prinsip-prinsip penyelaras (organizing principles) dan kerangka metodologis 
(framework) yang menghubungkan universalitas tujuan syariah (maqāṣid al-sharī‘ah) dengan spesifisitas 

 
Journal of Islamic Insights (Vo. 1) (No. 1) Desember 2025 

https://ummulquro.id/index.php/jii  
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 72 

masalah kontemporer. Dalam konteks ekonomi syariah modern, qawā‘id fiqhiyyah tidak sekadar menjadi 
filter legal untuk menilai halal-haram, melainkan berperan sebagai landasan filosofis dan instrumen ijtihad 
kreatif (ijtihād ibdā‘ī) untuk merancang produk, sistem, dan kebijakan ekonomi yang substantifnya selaras 
dengan etika Islam (Auda, 2008). Sebagai contoh, kaidah "al-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah" (hukum asal 
dalam muamalah adalah kebolehan) memberikan landasan untuk membuka ruang inovasi keuangan, 
sementara kaidah "lā ḍarar wa lā ḍirār" (tidak boleh membahayakan diri sendiri dan orang lain) menjadi 
rambu etis yang membatasi inovasi tersebut agar tidak menimbulkan eksploitasi dan ketidakadilan (al-
Suyūṭī, t.th.). 

Oleh karena itu, studi terhadap qawā‘id fiqhiyyah dalam kerangka ekonomi syariah kontemporer 
menjadi sebuah keniscayaan akademis dan praktis. Studi ini penting untuk menguji daya lenting 
(resilience) dan relevansi warisan intelektual hukum Islam sekaligus membangun pendekatan yang 
sistematis dalam merespons tantangan ekonomi modern tanpa kehilangan identitas normatifnya. Tulisan 
ini akan menganalisis peran qawā‘id fiqhiyyah sebagai jantung dari metodologi ekonomi syariah yang 
memadukan kesinambungan (continuity) dengan perubahan (change). Tulisan ini bertujuan menganalisis 
secara mendalam struktur epistemik qawā‘id fiqhiyyah serta pemanfaatannya dalam ekonomi syariah 
modern. Selain itu, penelitian ini ingin memberikan model implementasi kaidah fiqih yang sistematis 
dalam transaksi keuangan dan bisnis saat ini (Dusuki & Abdullah, 2007). 

 
METHOD 

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) yang difokuskan pada 
penelaahan mendalam terhadap literatur klasik dan kontemporer. Analisis dilakukan dengan pendekatan 
content analysis untuk mengidentifikasi, menginterpretasi, dan mengkaji relevansi qawā‘id fiqhiyyah dalam 
konteks ekonomi syariah modern. Sumber primer penelitian berupa kitab-kitab fiqih dan literatur kaidah 
fiqih karya ulama klasik, sedangkan sumber sekunder mencakup artikel ilmiah, buku-buku modern, dan 
penelitian kontemporer di bidang ekonomi syariah dan keuangan Islam. Kajian tersebut diperkuat oleh 
pandangan para peneliti modern, seperti Ismail (2010), yang menekankan pentingnya kerangka fiqih 
dalam membaca dinamika transaksi ekonomi masa kini. Melalui pendekatan ini, penelitian mampu 
mengonstruksi pemahaman komprehensif tentang penerapan kaidah fiqih dalam menjawab isu-isu 
ekonomi syariah kontemporer. 
 
RESULTS AND DISCUSSION 
Karakteristik Psiko-Spiritual Generasi Z 

Konsep Dasar Qawā‘id Fiqhiyyah 
Qawā‘id fiqhiyyah adalah prinsip-prinsip umum yang bersifat universal dan digunakan untuk 

mengatur berbagai persoalan fiqih secara konsisten. Kaidah ini dirumuskan berdasarkan induksi terhadap 
kasus-kasus fiqih sehingga menghasilkan formula hukum universal (Al-Zarqa’, 1969). 

Kaidah fiqih memiliki empat karakteristik utama: bersifat kulli (universal), ringkas secara lafadz, 
luas secara makna, dan aplikatif terhadap berbagai cabang fiqih. Sifat-sifat ini menjadikan kaidah fiqih 
fleksibel dalam merespons persoalan modern (Al-Qarafi, 1998). 

Ushul fiqh berkaitan dengan metode istinbāṭ hukum, sedangkan qawā‘id fiqhiyyah berkaitan 
dengan pola-pola hukum yang bersifat aplikatif. Ushul fiqh bersifat teoritis, sementara kaidah fiqih 
bersifat praktis-operasional (Kamali, 2003). 

Sumber utama kaidah fiqih adalah Al-Qur’an, Hadis, ijma‘, qiyas, dan praktik sahabat. Selain itu, 
perkembangan sosial juga berkontribusi pada lahirnya kaidah-kaidah baru (Al-Suyuti, 1983). 

Lima Kaidah Fiqhiyyah Kubrā 

Pertama, Al-Umūr bi Maqāṣidihā (Segala Perkara Bergantung pada Tujuannya). Kaidah ini 
menegaskan pentingnya niat dalam menentukan status hukum suatu tindakan. Dalam transaksi ekonomi, 
kaidah ini menentukan keabsahan akad berdasarkan tujuan dan motif para pihak (Ibn Rajab, 2001). 
Kedua, Al-Yaqīn Lā Yazūlu bi al-Syakk (Keyakinan Tidak Hilang karena Keraguan). Kaidah ini menjadi 
dasar kepastian hukum (legal certainty) dalam transaksi. Ketidakpastian tidak boleh menghilangkan status 
hukum yang sudah pasti (Al-Nawawi, 1996). 



Shibghatallah.; Qawā‘Id Fiqhiyyah Dan… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 73 

Ketiga, Al-Masyaqqah Tajlib al-Taysīr (Kesulitan Mendatangkan Kemudahan). Kaidah ini 
merupakan basis dari prinsip fleksibilitas syariah. Dalam ekonomi, kaidah ini memungkinkan keringanan 
dalam kondisi krisis atau keadaan darurat pasar (Auda, 2007). Keempat, Lā Ḍarara wa Lā Ḍirār (Tidak 
Boleh Membahayakan dan Saling Membahayakan). Kaidah ini menciptakan standar etika bisnis yang 
mencegah aktivitas ekonomi yang merugikan pihak lain, seperti riba, gharar, dan monopoli (Chapra, 
2000). 

Yang terakhir, Al-‘Ādah Muḥakkamah (Adat/Kebiasaan Dapat Menjadi Pertimbangan Hukum). 
Kaidah ini sangat penting dalam transaksi modern karena memungkinkan penerimaan praktik ekonomi 
yang berubah-ubah sesuai perkembangan zaman (Ibn al-Qayyim, 1991). 
Implementasi Kaidah Fiqih dalam Ekonomi Syariah Modern 

Implementasi qawā‘id fiqhiyyah dalam ekonomi syariah modern merupakan sebuah proses 
dinamis yang menghubungkan prinsip-prinsip hukum Islam yang abadi dengan realitas ekonomi yang 
terus berubah. Kaidah-kaidah ini berfungsi sebagai kerangka kerja filosofis dan metodologis yang 
memandu pengembangan, pengawasan, dan penyelesaian masalah dalam seluruh spektrum aktivitas 
keuangan syariah. Penerapannya tidak bersifat kaku, melainkan adaptif, memungkinkan para praktisi dan 
ulama untuk merancang solusi yang substantifnya sesuai dengan maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan-tujuan 
syariah) meskipun bentuk teknisnya mungkin baru .  

Perbankan syariah merupakan arena utama di mana kaidah-kaidah fiqih tidak hanya diuji secara 
konseptual, tetapi juga diterjemahkan ke dalam produk dan operasi yang bersifat konkret. Implementasi 
ini berlangsung pada dua level penting. Pertama, pada level mikro, yaitu dalam perancangan akad-akad 
individual yang harus memenuhi rukun, syarat, dan prinsip keadilan sesuai ketentuan syariah. Kedua, pada 
level makro, yaitu dalam pembentukan karakteristik sistem perbankan syariah yang membedakannya 
secara fundamental dari perbankan konvensional, baik dalam struktur risiko, orientasi nilai, maupun 
tujuan institusionalnya. 

Pada level mikro, setiap produk perbankan syariah dirancang berdasarkan kaidah al-aṣl fī al-‘uqūd 

al-riḍā (dasar akad adalah kerelaan), al-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah (hukum asal muamalah adalah boleh), 
serta prinsip kejelasan (al-bayān) untuk menghindari unsur gharar. Akad pembiayaan seperti murābaḥah, 
ijarah, mudhārabah, dan musyārakah harus memastikan terpenuhinya transparansi harga, objek, serta risiko 
yang menjadi tanggungan masing-masing pihak (Antonio, 2001; Usmani, 2002). Kaidah al-ghurm bi al-
ghunm (risiko sebanding dengan potensi keuntungan) menjadi landasan utama akad berbasis bagi hasil 
seperti mudhārabah dan musyārakah, memastikan bahwa bank tidak memperoleh keuntungan tanpa 
menanggung risiko. Sementara itu, kaidah mā lā yatimmu al-wājib illā bihi fa huwa wājib (segala sesuatu yang 
diperlukan untuk menyempurnakan kewajiban maka hukumnya ikut wajib) membenarkan penggunaan 
instrumen modern—seperti jaminan, dokumentasi elektronik, hingga audit syariah—untuk menjaga 
kepatuhan akad. 

Pada level makro, perbankan syariah dibangun atas fondasi maqāṣid al-syarī‘ah, terutama 
penjagaan keadilan, kestabilan ekonomi, dan distribusi kesejahteraan. Sistem ini menolak bunga tetap 
(riba) dan spekulasi berlebihan (gharar, maisir), sehingga struktur operasionalnya berbeda secara 
epistemologis dari perbankan konvensional. Kaidah dar’ al-mafāsid muqaddam ‘alā jalb al-maṣāliḥ (mencegah 
kerusakan lebih diutamakan daripada meraih kemaslahatan) menjadi dasar bagi pembatasan produk 
spekulatif dan derivatif yang tidak memiliki underlying asset. Selain itu, kaidah taṣarruf al-imām ‘alā al-

ra‘iyyah manūṭun bi al-maṣlaḥah (kebijakan otoritas harus terikat pada kemaslahatan publik) juga bekerja 
pada tingkat regulasi, di mana Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) dan OJK mengatur instrumen 
perbankan syariah demi stabilitas dan perlindungan nasabah (Chapra, 2000; Obaidullah, 2005). 

Perbedaan sistemik ini juga tercermin dalam tujuan lembaga keuangan syariah yang tidak hanya 
mengejar profit, tetapi juga keberlanjutan moral dan sosial. Perbankan syariah berupaya menghindari 
konsentrasi kekayaan melalui instrumentasi seperti pembiayaan UMKM berbasis musyārakah, 
pembiayaan konsumen berbasis murābaḥah, serta produk tabungan syariah yang diperkuat dengan prinsip 
wadī‘ah atau mudhārabah (Iqbal & Mirakhor, 2011). Pada saat yang sama, teknologi modern seperti digital 
banking, core banking system, dan machine learning dalam penilaian risiko tetap dimanfaatkan selama 
tidak bertentangan dengan prinsip syariah dan dapat meningkatkan efisiensi serta inklusi keuangan. 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 74 

Kaidah besaral-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah (hukum asal dalam muamalah adalah boleh) menjadi 
landasan ontologis bagi keberadaan perbankan syariah itu sendiri. Kaidah ini membuka ruang ijtihad 
untuk menciptakan berbagai skema pembiayaan selama tidak ada dalil yang secara tegas melarangnya . 
Namun, kebolehan ini dibatasi dan diarahkan oleh kaidah-kaidah lain yang bertujuan menciptakan 
keadilan. Kaidah lā ḍarar wa lā ḍirār (tidak boleh membahayakan diri sendiri dan orang lain) menjadi 
prinsip utama yang mengharamkan bunga (ribā) karena dipandang sebagai bentuk kezaliman dan 
eksploitasi yang menimbulkan mudarat sistematis bagi satu pihak (Siddiqi, 1983). Sebagai gantinya, prinsip 
bagi hasil (muḍārabah, musyārakah) dan jual beli (murābaḥah) diterapkan, yang secara teori menempatkan 
bank dan nasabah dalam hubungan kemitraan yang menanggung risiko bersama. 

Penerjemahan kaidah ke dalam produk dilakukan melalui mekanismedesign contract. Akad-akad 
klasik seperti murābaḥah (jual beli dengan pengakuan keuntungan), ijārah (sewa), dan muḍārabah (kerja 
sama bagi hasil) dimodifikasi dan dikombinasikan untuk memenuhi kebutuhan pembiayaan modern 
seperti modal kerja, pembelian rumah, atau kendaraan . Dalam konteks ini, kaidah al-umūr bi maqāṣidihā 
(segala hal tergantung pada tujuannya) memainkan peran kritis. Sebagai contoh, transformasi akad ijārah 
dari konsep sewa-menyewa sederhana dalam fiqih klasik menjadi produk pembiayaan ijārah muntahiyah 
bi al-tamlīk (sewa yang diakhiri dengan kepemilikan) dalam perbankan, dilakukan dengan 
mempertimbangkan tujuan inti akad, yaitu memberikan manfaat (manfa‘ah) atas suatu aset, meskipun 
struktur pembayarannya lebih kompleks . 

Lebih lanjut, untuk meningkatkan kepastian dan keamanan transaksi, perbankan syariah sering 
menggabungkan beberapa akad. Produk pembiayaan ijārah untuk proyek konstruksi, misalnya, dapat 
dikombinasikan dengan akad wakālah (perwakilan) di mana bank menunjuk nasabah sebagai agen untuk 
membeli aset. Kombinasi ini menunjukkan penerapan kaidah al-masyaqqah tajlib al-taysīr (kesulitan 
mendatangkan kemudahan) guna memfasilitasi transaksi yang efisien tanpa meninggalkan prinsip syariah 
. Kendati demikian, kompleksitas ini juga memunculkan kebutuhan akan standarisasi dan regulasi yang 
kuat, di mana fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) berperan sebagai 
panduan operasional yang lebih mengikat bagi lembaga keuangan syariah, mentransformasikan konsep 
fiqih ẓannī (interpretatif) menjadi pedoman praktis yang terstandar . 
Penerapan dalam Keuangan Mikro Syariah 

Keuangan mikro syariah mengemban misi sosial-ekonomi yang kuat, yaitu pemberdayaan 
masyarakat miskin dan yang terpinggirkan (al-mustad‘afīn). Di sektor ini, kaidah fiqih diterapkan dengan 
semangat solidaritas dan empati yang lebih menonjol. Kaidah sentral yang mengatur keuangan mikro 
syariah adalahal-masyaqqah tajlib al-taysīr (kesulitan mendatangkan kemudahan) (Obaidullah, 2008). 
Kaidah ini melegitimasi fleksibilitas dalam persyaratan pembiayaan. Misalnya, lembaga keuangan mikro 
syariah seperti Baitul Maal wat Tamwil (BMT) dapat memberikan pembiayaan dengan jaminan yang 
minimalis atau non-konvensional (seperti barang bergerak sederhana atau kepercayaan berdasarkan 
karakter), berbeda dengan bank umum yang memerlukan jaminan properti yang ketat. Hal ini dilakukan 
karena memaksakan persyaratan kolateral yang berat kepada masyarakat miskin justru akan menghalangi 
mereka dari akses keuangan yang sah (ḥalāl) dan dapat menjerumuskan mereka ke lintah darat (ribā). 

Instrumen yang dominan adalah muḍārabah dan musyārakah, yang sesuai dengan kaidah al-kharāj 
bi al-ḍamān (imbalan datang bersama tanggung jawab). Skema bagi hasil ini memastikan bahwa lembaga 
pembiayaan, sebagai pemilik modal, turut menanggung risiko usaha. Jika usaha nasabah mengalami 
kerugian akibat faktor yang tidak dapat dikendalikan, kerugian finansial ditanggung oleh lembaga, 
sementara nasabah kehilangan tenaga yang telah dikeluarkan. Model ini menciptakan keadilan distributif 
dan mendidik semangat kewirausahaan yang bertanggung jawab. Selain itu, dana sosial Islam seperti zakāt, 
ṣadaqah, dan wakaf sering diintegrasikan ke dalam model keuangan mikro, bukan sebagai hibah semata, 
tetapi sebagai modal bergulir (qarḍ al-ḥasan) atau dana penyertaan sosial dalam skema pembiayaan. 
Penerapan ini didasarkan pada kaidah jalb al-maṣāliḥ wa daf‘ al-mafāsid (mengambil manfaat dan 
menolak mudarat) dengan tujuan utama memutus siklus kemiskinan. 

 
 



Shibghatallah.; Qawā‘Id Fiqhiyyah Dan… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 75 

Penerapan dalam Fintech Syariah 
 

Revolusi digital dalam sektor keuangan membawa peluang besar sekaligus tantangan baru bagi 
perkembangan ekonomi syariah. Kehadiran fintech syariah bertujuan memastikan bahwa inovasi 
teknologi tetap berjalan dalam koridor hukum Islam, terutama dalam memastikan keabsahan akad dan 
menjaga prinsip-prinsip keadilan, transparansi, dan keberlanjutan. Dalam konteks ini, qawā‘id fiqhiyyah 
berfungsi sebagai kompas normatif yang membantu menilai apakah mekanisme transaksi digital sejalan 
dengan prinsip-prinsip syariah. 

Salah satu isu mendasar dalam fintech adalah keabsahan akad yang dilakukan tanpa pertemuan 
fisik. Kaidah al-‘ādah muḥakkamah (adat atau kebiasaan sosial yang sah dapat dijadikan dasar hukum) 
menjadi pijakan utama dalam membolehkan transaksi digital (Hassan & Aliyu, 2018). Seiring 
berkembangnya ‘urf global yang menerima email, tanda tangan elektronik, one-time password (OTP), dan 
klik “setuju” sebagai bentuk kesepakatan yang valid, mekanisme ini dapat dianggap sebagai bentuk ijāb 
dan qabūl yang sah selama memenuhi syarat: ada penawaran (ijāb), penerimaan (qabūl), kejelasan objek 
transaksi, serta pengetahuan (‘ilm) yang memadai dari para pihak. Dengan demikian, bentuk-bentuk 
kesepakatan elektronik bukanlah bid’ah hukum, melainkan aktualisasi kaidah fiqh klasik dalam konteks 
digital. 

Perkembangan teknologi blockchain melalui penerapan smart contract semakin memperluas 
cakupan kaidah ini. Smart contract, yaitu kode program yang secara otomatis mengeksekusi ketentuan 
akad ketika kondisi tertentu terpenuhi, dapat dipandang sebagai wasīlah—alat bantu pelaksanaan akad—
bukan sebagai akad baru yang berdiri sendiri. Selama smart contract memenuhi rukun dan syarat akad 
yang sah (para pihak, objek, harga, dan kesepakatan) serta bebas dari unsur terlarang seperti gharar dan 
riba, maka ia dapat diterima dalam kerangka fiqih muamalah. Karakteristik blockchain yang transparan 
dan tidak dapat diubah (immutable) juga selaras dengan kaidah dar’ al-mafāsid (mencegah kerusakan), karena 
meminimalkan risiko sengketa, manipulasi data, dan penipuan. 

Transformasi digital juga melahirkan aset baru seperti mata uang kripto (cryptocurrency). Dalam 
menilai statusnya, qawā‘id fiqhiyyah digunakan sebagai alat analisis hukum yang komprehensif. Kaidah 
al-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah menegaskan bahwa segala bentuk transaksi pada dasarnya boleh kecuali ada 
dalil yang melarang. Pertanyaannya kemudian adalah: apakah aset kripto dapat dikategorikan sebagai māl 

mutaqawwim (harta yang diakui nilai manfaatnya)? Di sini kaidah al-‘ādah muḥakkamah kembali relevan. Jika 
suatu komunitas luas mengakui nilai aset digital tertentu dan memperlakukannya sebagai media nilai atau 
komoditas bernilai, maka aset tersebut dapat dinilai sebagai māl i‘tibārī (harta konvensional) dalam fiqih 
modern (Az-Zuhayli). 

Namun, aspek yang lebih kritis adalah mekanisme perdagangannya. Kaidah "kullu qardin jarra 
naf‘an fa huwa ribā" (setiap pinjaman yang menghasilkan manfaat adalah riba) menjadi dasar dalam 
mengharamkan praktik lending berbunga tetap dalam platform decentralized finance (DeFi), yang pada 
hakikatnya menyerupai skema pinjaman berbasis bunga. Demikian pula, perdagangan kripto dengan 
volatilitas ekstrem tanpa underlying asset yang jelas bertentangan dengan prinsip lā ḍarar wa lā ḍirār dan 
melanggar larangan maisir (judi), karena sifat spekulatifnya dapat menimbulkan kerugian yang tidak 
terukur dan tidak proporsional. 

Fatwa DSN-MUI No. 123/2018 yang memposisikan kripto sebagai haram jika digunakan sebagai 
mata uang, namun boleh sebagai komoditas atau aset investasi yang memiliki underlying yang jelas dan 
tidak mengandung gharar berlebihan, merupakan implementasi konkret dari pemanfaatan berbagai 
kaidah fiqhiyyah tersebut. Penetapan fatwa ini juga mempertimbangkan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya 
tujuan ḥifẓ al-māl (menjaga dan melindungi harta), agar masyarakat tidak terjebak pada praktik ekonomi 
digital yang tidak aman dan penuh risiko spekulatif. 
Penerapan dalam Bisnis Halal 

Industri halal mencakup spektrum luas mulai dari makanan, farmasi, kosmetik, hingga pariwisata. 
Kaidah fiqih dalam bisnis halal berfungsi sebagai sistem jaminan kualitas (quality assurance) dan integritas 
rantai pasokan (supply chain integrity). Kaidah utama yang mendasari seluruh industri halal adalah prinsip 
dari Al-Qur'an yang memerintahkan mengonsumsi yang"halal dan baik" (ḥalālan ṭayyiban). Kaidah al-
umūr bi maqāṣidihā (segala hal tergantung pada tujuannya) diterapkan secara operasional di sini (Riaz & 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 76 

Chaudry, 2004). Tujuan (maqṣad) dari sertifikasi halal bukan sekadar formalitas label, tetapi memastikan 
bahwa dari hulu ke hilir, produk terbebas dari kontaminasi zat haram dan proses produksinya etis. Ini 
berkaitan dengan kaidah sadd al-żarī‘ah (menutup jalan menuju kemudaratan). Misalnya, meskipun 
pencampuran sedikit unsur najis mungkin tidak langsung merusak produk secara fisika, praktik tersebut 
dilarang karena membuka jalan bagi penyimpangan yang lebih besar dan mengaburkan standar kehalalan. 

Dalam konteks rantai pasok global yang kompleks, teknologi seperti blockchain mulai 
dimanfaatkan untuk menciptakan transparansi. Penerapan teknologi ini didorong oleh kaidah jalb al-
maṣāliḥ (meraih kemaslahatan) berupa kepercayaan konsumen dan dar‘u al-mafāsid (menolak kerusakan) 
berupa pemalsuan sertifikat . Setiap tahap produksi, dari penyembelihan sesuai syariah, pemrosesan, 
hingga distribusi, dicatat dalam ledger yang tidak dapat diubah, memungkinkan konsumen untuk melacak 
keaslian produk. 

Tantangan terbesar bisnis halal adalah keragaman standar sertifikasi di berbagai negara.Di sinilah 
kaidah al-‘ādah muḥakkamah dan al-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah dapat berperan dalam harmonisasi. 
Praktik dan standar yang telah diterima secara luas di negara-negara mayoritas Muslim atau yang diakui 
oleh otoritas terpercaya seperti GCC Standardization Organization (GSO) atau World Halal Food 
Council (WHFC), dapat dijadikan rujukan untuk membangun saling pengakuan (mutual recognition). 
Proses ini juga melibatkan ijtihad kolektif lembaga fatwa dunia untuk menyelesaikan perbedaan pendapat 
(ikhtilāf) dengan berpegang pada kaidah al-yaqīn lā yazūlu bi al-syakk (keyakinan tidak dapat dihilangkan 
oleh keraguan). Artinya, jika suatu produk telah dipastikan kehalalannya melalui investigasi dan standar 
yang ketat (yaqīn), statusnya tidak boleh diganggu gugat hanya karena perbedaan mazhab atau keraguan 
yang tidak berdasar. 
Qawā‘id Fiqhiyyah dalam Penyelesaian Isu Kontemporer 

Dinamika ekonomi modern melahirkan persoalan-persoalan kompleks yang tidak ditemukan 
presedennya secara literal dalam teks klasik. Dalam menghadapi realitas ini, qawā‘id fiqhiyyah berfungsi 
sebagai alat ijtihad yang luwes untuk melakukan ilḥāq (penyepadanan) dan ta‘līl (penalaran) terhadap 
masalah baru. Bab ini akan menganalisis bagaimana kaidah-kaidah tersebut diaplikasikan untuk menjawab 
tiga isu kontemporer utama. 

Konsep gharar (ketidakpastian, penipuan, atau risiko yang berlebihan) menjadi tantangan utama 
dalam investasi digital seperti pasar derivatif, perdagangan algoritmik, dan aset kripto. Kaidah fiqih 
diperlukan untuk menentukan batasan gharar yang dapat ditoleransi (gharar yasīr) dan yang menyebabkan 
transaksi menjadi batal (gharar fāḥish). 

Kaidah sentral yang digunakan adalahal-yaqīn lā yuzālu bi al-syak (keyakinan tidak dapat 
dihilangkan oleh keraguan) (Wilson, 2008). Kaidah ini menekankan pentingnya informasi yang memadai 
dan dapat diakses (transparency) sebagai prasyarat transaksi yang adil. Dalam konteks investasi digital, 
ketidakpastian mengenai keberadaan, spesifikasi, kepemilikan, atau mekanisme penyerahan (delivery) aset 
yang diperdagangkan dapat membatalkan transaksi. Misalnya, dalam perdagangan non-fungible tokens 
(NFT) untuk karya seni digital, kaidah ini menuntut kejelasan: apakah yang dibeli adalah kepemilikan asli 
(original) atas karya tersebut, atau sekadar token yang menyertai sebuah salinan digital? Ketidakjelasan ini 
dapat menimbulkan gharar yang substansial. 

Sementara itu, kaidah al-gharar al-yasīr yuḥtamal (gharar ringan dapat ditoleransi) dan al-
masyaqqah tajlib al-taysīr (kesulitan mendatangkan kemudahan) memberikan ruang bagi inovasi. 
Volatilitas harga pasar saham syariah atau komoditas, misalnya, mengandung unsur ketidakpastian, tetapi 
dianggap sebagai gharar yasīr yang tak terhindarkan dalam perdagangan (mu‘āwaḍah) dan merupakan 
risiko bisnis yang wajar. Namun, teknologi seperti smart contract pada blockchain justru dapat menjadi 
solusi untuk meminimalkan gharar dengan mencatat dan mengeksekusi syarat-syarat akad secara otomatis 
dan transparan . 

Kontrak derivatif seperti opsi(options) dan futures sering dikritik mengandung gharar dan maisir 
karena objek transaksinya mungkin belum ada atau pergerakan harganya lebih mirip taruhan. Pendekatan 
dengan kaidah fiqih memerlukan analisis yang cermat. Prinsip al-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah membuka 
kemungkinan untuk merancang derivatif syariah, sebagaimana telah dilakukan dengan Islamic forwards 
(salām) dan Islamic options (arbūn). Namun, syaratnya harus memenuhi kaidah lā ḍarar wa lā ḍirār dan 



Shibghatallah.; Qawā‘Id Fiqhiyyah Dan… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 77 

al-kharāj bi al-ḍamān. Artinya, kontrak harus didasarkan pada underlying asset yang riil, menghindari 
spekulasi murni, dan memberikan kepastian penyerahan. 

Terkait aset kripto seperti Bitcoin,perdebatan berpusat pada apakah ia termasuk mal (harta) yang 
bisa menjadi objek akad. Kaidah al-‘ādah muḥakkamah menjadi argumen bagi yang membolehkan, jika 
masyarakat penggunanya telah mengakui nilai tukarnya. Namun, kaidah dar‘u al-mafāsid (mencegah 
kerusakan) dan larangan maisir menjadi dasar untuk mengharamkan aktivitas perdagangan (trading) 
spekulatif jangka pendek yang sangat fluktuatif, karena berpotensi besar menimbulkan kerugian dan 
ketidakstabilan sistemik, sebagaimana diingatkan dalam beberapa fatwa  

Manajemen risiko adalah jantung dari stabilitas perbankan. Perbankan syariah, di samping 
menghadapi risiko konvensional (kredit, likuiditas, operasional), juga menghadapi risiko spesifik syariah, 
seperti risiko kepatuhan syariah dan risiko displasemen komersial. Kaidah fiqih memberikan arahan etis 
dalam merespons risiko. Kaidah utama yang berlaku adalahal-ḍarar yuzāl (kemudaratan harus 
dihilangkan). Kaidah ini tidak hanya reaktif, tetapi juga proaktif (dar‘u al-mafāsid awlā min jalb al-
maṣāliḥ/mencegah kerusakan lebih utama daripada menarik manfaat) (ISRA, 2015). Dalam praktik 
perbankan, ini diterjemahkan ke dalam kewajiban untuk memiliki sistem identifikasi, pengukuran, 
pengawasan, dan mitigasi risiko yang memadai. Misalnya, dalam pembiayaan murābaḥah, bank harus 
melakukan due diligence yang ketat terhadap nasabah dan barang yang dibeli untuk memitigasi risiko 
kredit dan risiko penurunan kualitas aset. 

Lebih spesifik, kaidah ini mendorong pengembangan instrumen hedging (lindung nilai) syariah. 
Larangan riba dan gharar menghalangi penggunaan kontrak derivatif konvensional seperti interest rate 
swap. Sebagai gantinya, dikembangkan instrumen seperti Islamic cross-currency swap berbasis wa‘d (janji 
unilateral) dan ta‘wīḍ (kompensasi) atau produk asuransi syariah (takāful). Pengembangan ini merupakan 
wujud dari kaidah al-masyaqqah tajlib al-taysīr, di mana kesulitan menghadapi fluktuasi nilai tukar atau 
risiko bencana diakomodasi dengan solusi yang tetap syar‘i. 

Ciri khas perbankan syariah adalah risk-sharing dalam akad bagi hasil(muḍārabah/musyārakah). 
Namun, kaidah lā ḍarar wa lā ḍirār juga melindungi deposan dari risiko yang tidak semestinya. Oleh 
karena itu, diterapkan struktur pembiayaan hybrid. Sebuah pembiayaan proyek mungkin menggunakan 
akad musyārakah untuk fase konstruksi (risk-sharing tinggi), kemudian setelah proyek beroperasi, 
dikonversi menjadi akad ijārah dengan arus kas yang lebih pasti. Strategi ini mencerminkan penerapan 
fleksibel dari beberapa kaidah: jalb al-maṣāliḥ (mendapatkan manfaat pembiayaan), dar‘u al-mafāsid 
(mengurangi ketidakpastian bagi deposan), dan al-umūr bi maqāṣidihā (tujuannya adalah pembiayaan 
yang bertanggung jawab). 
Transaksi Tanpa Kehadiran Fisik 

Pandemi COVID-19 mempercepat adopsi transaksi digital dan remote. Keabsahan (ṣiḥḥah) akad 
yang dilakukan sepenuhnya secara virtual menjadi pembahasan fiqih yang mendesak. Kaidah inti yang 
menjadi pijakan adalahal-‘ādah muḥakkamah (adat kebiasaan yang sah dapat menjadi hukum) (Kamali, 
2011). Ketika media elektronik (email, aplikasi, video call) telah menjadi kebiasaan umum (‘urf ṣaḥīḥ) 
dalam komunikasi bisnis global, maka ia dapat diakui sebagai sarana yang sah untuk menyampaikan ijāb 
dan qabūl. Para fuqaha kontemporer umumnya sepakat bahwa esensi akad adalah pertemuan kehendak 
(tarāḍin), bukan pertemuan fisik. Oleh karena itu, tanda tangan digital, kode OTP, atau klik "konfirmasi" 
yang secara hukum diakui (legal recognition) dapat menggantikan tanda tangan basah dan kesepakatan 
lisan. 

Lebih jauh, konsep majlis al-‘aqd (tempat terjadinya akad) ditafsirkan ulang. Dengan kaidah al-
masyaqqah tajlib al-taysīr, majlis akad dapat berupa ruang virtual di mana kedua pihak berinteraksi secara 
real-time (seperti live chat dengan customer service) atau bahkan asinkron (seperti pembelian melalui 
website), asalkan mekanisme penawaran dan penerimaannya jelas dan tidak menimbulkan gharar. 

Smart contractdalam blockchain merepresentasikan evolusi lebih lanjut. Dari perspektif kaidah 
fiqih, pertanyaannya adalah apakah eksekusi otomatis oleh kode komputer memenuhi unsur 
kerelaan/kesepakatan (riḍā) dan pilihan bebas (ikhtiyār). Argumen yang mendukung kehalalannya 
berpegang pada kaidah al-umūr bi maqāṣidihā. Tujuan akad adalah terpenuhinya hak dan kewajiban secara 
adil. Jika semua syarat dan konsekuensi akad telah disepakati oleh para pihak dan dituangkan secara jelas 
ke dalam kode sebelum eksekusi, maka kerelaan telah diungkapkan di muka. Eksekusi otomatis hanya 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 78 

menjalankan apa yang telah disepakati, menghilangkan risiko wanprestasi dan mengurangi sengketa, yang 
sejalan dengan kaidah jalb al-maṣāliḥ (efisiensi) dan dar‘u al-mafāsid (mencegah perselisihan) . Dengan 
demikian, smart contract dapat dipandang sebagai wasilah yang sangat kuat untuk mewujudkan kepastian 
dan keadilan dalam akad, asalkan substansi akad yang diprogram tersebut sudah sesuai syariah. 
Keunggulan dan Relevansi Qawā‘id Fiqhiyyah 

Kekuatan utama qawā‘id fiqhiyyah terletak pada kemampuannya memberikan fleksibilitas tanpa 
mengorbankan prinsip. Ini merupakan faktor kunci yang memungkinkan ekonomi syariah tetap relevan. 
Kaidah-kaidah sepertial-aṣl fī al-mu‘āmalāt al-ibāḥah dan al-‘ādah muḥakkamah berfungsi sebagai pintu 
gerbang ijtihad, membuka ruang bagi inovasi keuangan selama tidak melanggar batasan yang jelas (seperti 
riba dan gharar). Sifatnya yang umum (kullī) memungkinkannya diterapkan pada situasi yang tidak 
terbayangkan oleh para fuqaha klasik, mulai dari perdagangan derivatif hingga algoritma machine learning 
untuk penilaian kredit. Fleksibilitas ini adalah bukti dari kelengkapan dan keabadian syariat Islam, 
sebagaimana dijelaskan Auda (2007) dalam pendekatan maqāṣid-nya, yang melihat kaidah sebagai 
jembatan antara teks yang tetap dan realitas yang berubah. 

Dalam tradisi fiqih,perbedaan pendapat (ikhtilāf) adalah keniscayaan. Qawā‘id fiqhiyyah berperan 
sebagai kerangka pemersatu yang memberikan logika di balik perbedaan tersebut. Ketika dua ulama 
berbeda dalam menilai suatu produk fintech, perbedaannya sering kali dapat dilacak pada penekanan 
mereka terhadap kaidah yang berbeda (misalnya, menekankan jalb al-maṣāliḥ vs. dar‘u al-mafāsid) atau 
interpretasi terhadap ‘urf. Dengan memahami kaidah-kaidah dasarnya, dialog antar-mazhab dan 
harmonisasi standar global dapat dilakukan pada level prinsip, bukan sekadar perbandingan pendapat 
yang parsial. 

Di balik keunggulannya, penerapan qawā‘id fiqhiyyah dalam ekonomi modern menghadapi 
sejumlah tantangan serius yang perlu diakui dan diatasi. Sifatnya yang umum dan ringkas 
terkadang dapat menimbulkan multitafsir dan ambiguitas jika dilepaskan dari disiplin ilmuuṣūl al-fiqh 
(dasar-dasar hukum Islam) dan konteks spesifik (furū‘). Kaidah al-masyaqqah tajlib al-taysīr, misalnya, 
bisa disalahgunakan untuk membenarkan pelonggaran prinsip syariah hanya dengan alasan "kesulitan" 
komersial semata, tanpa skala kesulitan yang objektif. Di sinilah peran otoritas fatwa (seperti DSN-MUI) 
menjadi sangat krusial untuk memberikan penafsiran yang otoritatif dan konsisten, mencegah fragmentasi 
dan "fatwa shopping" yang dapat merusak kredibilitas industri . Tanpa panduan yang jelas, kaidah bisa 
menjadi pisau bermata dua. 

Kritik dari sarjana seperti El-Gamal(2006) menyoroti kecenderungan "fiqh engineering" atau 
"shari‘a arbitrage", di mana kaidah dan akad dimanipulasi secara legalistik untuk mencapai hasil ekonomi 
yang identik dengan produk konvensional, tetapi dengan struktur dokumen yang "syariah-compliant". 
Misalnya, skema ‘īnah (jual beli dengan janji beli kembali) yang dilarang karena menyamai riba, terkadang 
muncul dalam bentuk yang tersamar. Pendekatan ini mengabaikan semangat (ḥikmah) dan maqāṣid di 
balik kaidah, seperti keadilan dan penghapusan eksploitasi, yang justru merupakan esensi dari ekonomi 
syariah. Tantangannya adalah memastikan bahwa penerapan kaidah tidak terjebak pada formalisme, tetapi 
sungguh-sungguh mewujudkan nilai-nilai etika Islam dalam ekonomi. 
Tantangan dan Arah Masa Depan 

Lanskap ekonomi global terus berubah dengan cepat didorong oleh teknologi. Masa depan 
ekonomi syariah bergantung pada kemampuannya merespons gelombang perubahan ini secara proaktif 
dan visioner. Tantangan terbesar adalah mengintegrasikan kaidah fiqih dengan perkembangan seperti 
Kecerdasan Buatan(Artificial Intelligence), big data, dan metaverse. Misalnya, bagaimana kaidah al-ḍarar 
yuzāl diterapkan pada risiko bias algoritma (algorithmic bias) dalam penyaluran kredit AI? Bagaimana 
kaidah tentang kepemilikan (milkiyyah) didefinisikan untuk aset digital di metaverse? Di sinilah kaidah al-
umūr bi maqāṣidihā dan jalb al-maṣāliḥ wa dar‘u al-mafāsid harus digali lebih dalam untuk membuat 
pedoman etis AI syariah. Sementara itu, blockchain, sebagaimana dikaji dalam , menawarkan peluang 
besar untuk mewujudkan transparansi dan amanah yang merupakan nilai inti syariah. Tantangannya 
adalah memastikan ekosistem blockchain syariah tidak hanya meniru (copy-paste) model kripto yang 
spekulatif, tetapi benar-benar membangun infrastruktur untuk zakat, wakaf, dan smart contract syariah 
yang bermanfaat luas. 



Shibghatallah.; Qawā‘Id Fiqhiyyah Dan… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 79 

Menghadapi kompleksitas ini,ijtihad individual tidak lagi memadai. Diperlukan ijtihād jamā‘ī 
(ijtihad kolektif) yang sistematis dan melibatkan multidisiplin (Hassan, 2019). Para fuqaha harus 
berkolaborasi secara intensif dengan ahli ekonomi, teknolog, data scientist, dan regulator. Lembaga 
seperti Islamic Financial Services Board (IFSB) dan Accounting and Auditing Organization for Islamic 
Financial Institutions (AAOIFI) perlu lebih agresif dalam menerbitkan standar yang tidak hanya teknis, 
tetapi juga filosofis, berdasarkan kajian mendalam terhadap qawā‘id fiqhiyyah dan maqāṣid al-syarī‘ah. 
Pendidikan para praktisi ekonomi syariah juga harus ditingkatkan untuk menguasai tidak hanya ilmu 
syariah dan keuangan, tetapi juga literasi teknologi digital yang memadai. 

Tantangan sekaligus peluang terbesar adalah mengubah pola pikir dari sekadar menjadi konsumen 
atau pengadaptasi produk dan teknologi barat,menjadi menjadi produsen dan inovator sistem ekonomi 
syariah yang asli . Pertanyaannya harus bergeser dari "Apakah produk fintech ini halal?" menjadi 
"Bagaimana kita merancang teknologi yang sejak awalnya dibangun untuk mewujudkan keadilan, 
pemerataan, dan transparansi ekonomi sebagaimana diperintahkan syariah?" Ini berarti menggunakan 
kaidah-kaidah seperti lā ḍarar wa lā ḍirār dan al-‘adl (keadilan) sebagai prinsip desain (design principle) 
dalam membangun platform ekonomi digital masa depan. Dengan demikian, qawā‘id fiqhiyyah tidak lagi 
hanya sebagai filter, tetapi menjadi fondasi peradaban ekonomi digital Islam yang unggul dan beretika. 
 
CONCLUSION  

Qawā‘id fiqhiyyah merupakan pilar metodologis yang sangat penting dalam pengembangan 
hukum ekonomi syariah modern. Kaidah-kaidah fiqih tidak hanya berfungsi sebagai landasan normatif 
yang menjaga kemurnian prinsip syariah, tetapi juga memberikan kerangka analitis yang fleksibel untuk 
menavigasi berbagai persoalan ekonomi kontemporer yang semakin kompleks, variatif, dan cepat 
berubah. Dalam konteks perkembangan ekonomi digital, globalisasi keuangan, serta munculnya 
instrumen-instrumen keuangan baru, qawā‘id fiqhiyyah berperan sebagai kompas yang memastikan setiap 
inovasi tetap berada dalam koridor nilai-nilai syariah. Melalui karakteristiknya yang universal, menyeluruh, 
dan adaptif, qawā‘id fiqhiyyah terbukti mampu menjembatani kesenjangan antara teks normatif dan 
realitas praktik ekonomi modern. Penerapannya memberikan dasar argumentatif yang kuat dalam proses 
ijtihad serta menjadi rujukan utama dalam merumuskan fatwa dan regulasi di bidang ekonomi syariah. Ke 
depan, integrasi yang lebih mendalam antara kaidah fiqih dengan perkembangan teknologi—seperti 
digital finance, artificial intelligence, blockchain, dan ekosistem ekonomi digital lainnya—akan menjadi 
kunci dalam memperkuat daya saing dan keberlanjutan ekonomi syariah global. Dengan demikian, 
qawā‘id fiqhiyyah tidak hanya mempertahankan relevansinya, tetapi juga semakin menunjukkan perannya 
sebagai fondasi strategis dalam membangun sistem ekonomi syariah yang progresif, inovatif, dan tetap 
berpegang pada prinsip nilai-nilai Islam. 
 
BIBLIOGRAPHY 
Al-Qaradawi, Y. (1997). Fiqh al-zakah. Dar al-Taqwa. 

Al-Qarafi, A. (1998). Al-furuq. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Suyuti, J. (1983). Al-ashbah wa al-nazair. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Zarqa’, A. A. (1969). Sharh al-qawa‘id al-fiqhiyyah. Maktabah al-Quds. 

Auda, J. (2007). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. International Institute of 
Islamic Thought. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah: A beginner’s guide. International Institute of Islamic Thought. 

Az-Zuhayli, W. (2006). Ushul al-fiqh al-Islami (Vol. 2). Dar al-Fikr. 

Chapra, M. U. (2000). The future of economics: An Islamic perspective. Islamic Foundation. 

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-Shari’ah, maslahah, and corporate social 
responsibility. American Journal of Islamic Social Sciences, 24(1),  

El-Gamal, M. A. (2006). Islamic finance: Law, economics, and practice. Cambridge University Press. 



Journal of Islamic Insights ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1 Issue 1, December 2025 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 80 

Hassan, M. K., & Aliyu, S. (2018). Fintech and Islamic finance. Journal of Islamic Monetary Economics and 

Finance, 4(2), 1–22. 

Hassan, M. K., & Aliyu, S. (2018). A contemporary survey of Islamic banking literature. Journal of Financial 

Stability, 34, 12–43. 

Ibn al-Qayyim, A. (1991). I'lam al-muwaqqi'in (Vol. 3). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Rajab al-Hanbali. (2001). Jami’ al-‘ulum wa al-hikam. Dar al-Ma‘rifah. 

Ismail, A. G. (2010). Money, Islamic banks and the real economy. Cengage. 

International Shari’ah Research Academy (ISRA). (2015). Islamic financial system: Principles and operations. 
ISRA. 

Kamali, M. H. (2003). Principles of Islamic jurisprudence. Islamic Texts Society. 

Kamali, M. H. (2008). Shari’ah law: An introduction. Oneworld Publications. 

Khalil, A. (1996). Qawa‘id al-fiqh. Dar al-Nafa’is. 

Nawawi, Y. (1996). Al-majmu’ sharh al-muhadzdzab (Vol. 1). Dar al-Fikr. 

Obaidullah, M. (2008). Islamic microfinance development: Challenges and initiatives. Islamic Research and Training 
Institute. 

Obaidullah, M. (2008). Introduction to Islamic microfinance. International Institute of Islamic Business and 
Finance. 

Riaz, M. N., & Chaudry, M. (2004). Halal food production. CRC Press. 

Reuters, T., & DinarStandard. (2022). State of the global Islamic economy report. Salaam Gateway. 

Siddiqi, M. N. (1983). Banking without interest. Islamic Foundation. 

Wilson, R. (2008). Islamic economics: A short history. Routledge. 

 


