
Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 1 

     
 
 
Ijtihad Kontemporer terhadap Problematika Hukum Islam di Era Digital 
 
Abdul Wadud Nafis  
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia 
Email: abdulwadudnafis1@gmail.com 
 
 
 
Received: November 4, 2025.  Accepted: Desember 21, 2025.  Published: January 10, 2026 

ABSTRACT 
The rapid development of digital technology has given rise to a new socio-technical reality that has not been fully 

accommodated in classical fiqh formulations. Phenomena such as fintech, social media, and artificial intelligence 

(AI) have given rise to increasingly complex Islamic legal issues that demand a contextual and visionary ijtihad 

response. This study aims to conceptualize contemporary ijtihad within the methodological framework of Islamic 

law, map and analyze the main Islamic legal issues in the digital age, and examine the methods and application of 

contemporary ijtihad in responding to these issues using the maqāṣid al-sharī‘ah approach. This research is 

normative legal research (juridical-normative) with a conceptual approach, content analysis, and a maqāṣidī 

approach. Primary data sources include the Qur'an, Hadith, and classical fiqh books, while secondary data includes 

the works of contemporary scholars, official fatwas, scientific journals, and literature related to digital technology.  

Data analysis was conducted qualitatively using descriptive-analytical methods. The results of the study show that 

contemporary ijtihad, through the optimization of the jamā‘ī (collective) ijtihad method, modern qiyās, maṣlaḥah 

mursalah, and sadd al-ḍharā’i’ within the framework of maqāṣid al-sharī‘ah, is able to provide flexible and relevant 

legal solutions to various digital issues. The application of maqāṣid, particularly in protecting religion, life, intellect, 

lineage, and property, is the main basis for assessing and directing digital innovation so that it remains in line with 

sharia values. 

 

Keywords: Contemporary Ijtihad, Islamic Law, Digital Age, Modern Fiqh, Maqāṣid al-Sharī‘ah 

 

ABSTRAK  
Perkembangan teknologi digital yang pesat telah melahirkan realitas sosio-teknis baru yang belum sepenuhnya terakomodasi dalam 
rumusan fikih klasik. Fenomena seperti fintech, media sosial, dan kecerdasan buatan (artificial intelligence/AI) memunculkan 
problematika hukum Islam yang semakin kompleks sehingga menuntut respons ijtihad yang kontekstual dan visioner. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengkonseptualisasikan ijtihad kontemporer dalam kerangka metodologis hukum Islam, memetakan serta 
menganalisis problematika hukum Islam utama di era digital, dan mengkaji metode serta penerapan ijtihad kontemporer dalam 

merespons persoalan tersebut dengan pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah. Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif (yuridis-

normatif) dengan pendekatan konseptual, analisis isi (content analysis), dan pendekatan maqāṣidī. Sumber data primer meliputi Al-
Qur’an, Hadis, dan kitab-kitab fikih klasik, sedangkan data sekunder mencakup karya ulama kontemporer, fatwa lembaga resmi, 
jurnal ilmiah, serta literatur terkait teknologi digital. Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan metode deskriptif-analitis. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa ijtihad kontemporer, melalui optimalisasi metode ijtihad jamā‘ī (kolektif), qiyās modern, 

maṣlaḥah mursalah, dan sadd al-ḍharā’i’ dalam bingkai maqāṣid al-sharī‘ah, mampu memberikan solusi hukum yang elastis dan 

relevan terhadap berbagai problematika digital. Penerapan maqāṣid, khususnya dalam menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan 
harta, menjadi landasan utama dalam menilai sekaligus mengarahkan inovasi digital agar tetap selaras dengan nilai-nilai syariah. 
 

Keywords: Ijtihad Kontemporer, Hukum Islam, Era Digital, Fikih Modern, Maqāṣid al-Sharī‘ah 
 

INTRODUCTION  
Perkembangan teknologi digital telah mengubah lanskap peradaban manusia secara fundamental, 

termasuk dalam tata kelola kehidupan sosial, ekonomi, dan keagamaan umat Islam. Transformasi ini 
melahirkan berbagai inovasi baru seperti financial technology (fintech), mata uang kripto (cryptocurrency), media 
sosial, serta sistem kecerdasan buatan (artificial intelligence/AI) yang belum dikenal dalam literatur fikih 
klasik (Alim, 2020). Realitas sosio-teknis tersebut menghadirkan tantangan serius bagi hukum Islam, 

 
Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) January 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 2 

mengingat sebagian besar rumusan fikih klasik disusun dalam konteks masyarakat pra-digital yang 
berbasis interaksi fisik dan struktur sosial yang relatif sederhana. 

Kesenjangan antara konstruksi hukum Islam klasik dan problematika aktual semakin nyata ketika 
dihadapkan pada isu-isu digital yang kompleks dan multidimensional. Persoalan mengenai keabsahan ‘aqd 
(akad) dalam transaksi daring, status hukum data digital sebagai māl (harta), serta implikasi etis dan hukum 
algoritma AI terhadap prinsip keadilan dan tanggung jawab hukum merupakan contoh konkret persoalan 
kontemporer yang memerlukan pembaruan pemahaman hukum Islam (Zulfikar, 2022). Pendekatan fikih 
klasik yang cenderung tekstual dan sangat terikat pada ‘illat yang berorientasi pada realitas fisik 
menunjukkan keterbatasannya dalam menjawab fenomena digital yang bersifat abstrak, dinamis, dan 
lintas disiplin. 

Dalam konteks tersebut, ijtihad menempati posisi yang sangat urgen sebagai instrumen dinamisasi 
dan pembaruan hukum Islam. Ijtihad memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan kontekstual tanpa 
melepaskan landasan normatifnya. Legitimasi ijtihad ditegaskan dalam sabda Nabi Muhammad SAW: 

“Apabila seorang hakim memutuskan hukum lalu berijtihad dan ijtihadnya benar, maka ia 
mendapat dua pahala. Dan apabila ia memutuskan lalu berijtihad dan ijtihadnya keliru, maka ia mendapat 
satu pahala” 
(Al-Bukhari, 2002, Hadith No. 7352; Muslim, 2006, Hadith No. 1716). 

Hadis tersebut menunjukkan bahwa upaya sungguh-sungguh dalam menggali hukum (ijtihād), 
meskipun berpotensi keliru, tetap bernilai ibadah dan memiliki legitimasi epistemologis. Dengan 
demikian, ijtihad merupakan bagian integral dari tradisi keilmuan Islam dalam merespons perubahan 
zaman. 

Secara konseptual, ijtihad didefinisikan sebagai pengerahan seluruh kemampuan seorang mujtahid 

untuk menggali hukum syar‘i yang bersifat ẓannī dari dalil-dalilnya yang terperinci (Al-Amidi, 2003). 
Landasan normatif ijtihad juga ditegaskan dalam Al-Qur’an, antara lain dalam QS. An-Nisā’ ayat 83, yang 

menggunakan istilah yastanbiṭūnahu (orang-orang yang mampu menggali dan menyimpulkan hukum). 
Dalam sejarahnya, praktik ijtihad mengalami dinamika, mulai dari fase kebebasan intelektual pada masa 
awal Islam, fase kodifikasi mazhab, hingga periode dominasi taqlīd. Ketatnya syarat menjadi mujtahid—

meliputi penguasaan Al-Qur’an, Sunnah, bahasa Arab, uṣūl al-fiqh, dan tujuan-tujuan syariah—
menunjukkan bahwa ijtihad merupakan aktivitas ilmiah yang bertanggung jawab (Al-Ghazali, 1993). 

Dalam perkembangan mutakhir, lahir konsep ijtihad kontemporer sebagai respons terhadap 
persoalan-persoalan baru (nawāzil) yang tidak ditemukan padanannya secara eksplisit dalam literatur fikih 
klasik. Ijtihad kontemporer dipahami sebagai upaya penetapan hukum syar‘i dengan metodologi yang 
relevan, dengan mempertimbangkan realitas aktual (al-wāqi‘) serta kemaslahatan masyarakat modern (Al-
Qaradawi, 2001). Perbedaan mendasar antara ijtihad klasik dan ijtihad kontemporer terletak pada karakter 
persoalan yang lebih kompleks, pendekatan yang bersifat kolektif (ijtihād jamā‘ī), serta orientasi yang lebih 

substantif melalui pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah, bukan semata tekstual. Pendekatan ini juga 
mengakomodasi temuan ilmu pengetahuan dan sains modern sebagai bagian dari pertimbangan hukum 
(Auda, 2008). 

Maqāṣid al-sharī‘ah merupakan tujuan-tujuan utama syariat yang menjadi ruh dari keseluruhan 

hukum Islam. Imam Al-Syatibi membaginya ke dalam tiga tingkatan, yaitu al-ḍarūriyyāt, al-ḥājiyyāt, dan al-

taḥsīniyyāt, dengan lima perlindungan dasar (al-kulliyyāt al-khams): menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-

nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl) (Al-Syatibi, 2003). Dalam konteks 
digital, kelima prinsip tersebut memperoleh dimensi baru, seperti perlindungan akidah dari ekstremisme 
daring, perlindungan akal dari hoaks dan disinformasi, serta perlindungan harta dalam bentuk aset dan 

transaksi digital. Oleh karena itu, maqāṣid al-sharī‘ah berfungsi sebagai kerangka evaluatif untuk menilai 

apakah suatu inovasi teknologi membawa kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) atau justru menimbulkan 
kerusakan (dar’ al-mafāsid) (Ramadan, 2009). 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini difokuskan pada tiga permasalahan utama, yaitu: (1) 
bagaimana konsep dan karakteristik ijtihad kontemporer dalam kerangka metodologi hukum Islam; (2) 
apa saja bentuk problematika hukum Islam yang muncul di era digital; dan (3) bagaimana metode ijtihad 

kontemporer serta penerapan maqāṣid al-sharī‘ah dalam merespons problematika hukum Islam di era 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 3 

digital. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep dan landasan normatif ijtihad kontemporer, 
memetakan secara kritis problematika hukum Islam di era digital, serta menganalisis penerapan metode 

ijtihad dan pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah dalam menyelesaikan persoalan-persoalan tersebut. Secara 

teoretis, penelitian ini diharapkan berkontribusi pada pengembangan metodologi hukum Islam (uṣūl al-
fiqh), sedangkan secara praktis dapat menjadi rujukan bagi ulama, praktisi hukum, dan pengambil 
kebijakan dalam merumuskan regulasi dan fatwa yang relevan dengan tantangan zaman. 
 
METHOD  

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif atau yuridis-normatif,yang berfokus pada 
penelaahan terhadap prinsip-prinsip, asas-asas, dan kaidah-kaidah hukum Islam. Pendekatan yang 
digunakan adalah pendekatan konseptual (conceptual approach) untuk membedah konsep ijtihad dan 

maqāṣid, serta pendekatan perundang-undangan (statute approach) dengan menelaah fatwa-fatwa 
lembaga resmi seperti Dewan Syariah Nasional – Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) dan organisasi 
internasional seperti Islamic Fiqh Academy (IFA). Sumber data terdiri dari: (1) Sumber Primer: Al-

Qur’an, Hadis, dan kitab uṣūl al-fiqh klasik; (2) Sumber Sekunder: Buku, artikel jurnal, fatwa, makalah 
seminar, dan peraturan perundang-undangan terkait teknologi informasi. Teknik pengumpulan data 
dilakukan melalui studi kepustakaan (library research). Data yang terkumpul dianalisis secara kualitatif 

dengan teknik analisis isi (content analysis) dan penalaran deduktif-induktif dalam kerangka maqāṣid al-
sharī‘ah. 

 
RESULTS AND DISCUSSION  
Problematika Hukum Islam Di Era Digital 

Era digital telah merekonstruksi lanskap peradaban manusia secara fundamental,menciptakan 
ruang siber (cyberspace) yang melampaui batas-batas geografis dan sosial konvensional. Perkembangan 
pesat teknologi informasi, komputasi awan, kecerdasan buatan, dan ekonomi digital menghadirkan 
realitas baru (al-waqi’ al-jadid) yang belum sepenuhnya terantisipasi dalam kitab-kitab fikih klasik (al-furū’ 
al-fiqhiyyah al-qadīmah) (Alim, 2020). Fenomena ini meniscayakan respons dinamis dari yurisprudensi 
Islam (fiqh) melalui ijtihad-ijtihad baru yang segar dan kontekstual. Tantangan utama terletak pada 
kemampuan fikih untuk merespons problem-problem hukum (al-nawāzil al-fiqhiyyah) yang lahir dari 
ekosistem digital, sembari tetap berpegang pada prinsip-prinsip universal (al-thawābit) dan tujuan-tujuan 

syariah (maqāṣid al-sharī’ah) (Ramadan, 2018). Bab ini akan membahas secara komprehensif dan 
mendalam tiga domain utama problematika hukum Islam di era digital—transaksi digital dan keuangan 
teknologi, media sosial dan etika digital, serta kecerdasan buatan dan otomatisasi—dengan pendekatan 
analitis-kritis berdasarkan dalil naqli (Al-Qur’an dan Sunnah) dan aqli (maqasid serta qawaid fiqhiyyah). 
Transaksi Digital dan Keuangan Teknologi: Antara Validitas Akad dan Inovasi Produk 

Ekonomi digital telah melahirkan model-model transaksi yang belum dikenal sebelumnya dalam 
literatur fikih muamalah,seperti peer-to-peer (P2P) lending syariah, crowdfunding dan equity 
crowdfunding syariah, pembayaran dengan e-wallet, serta perdagangan melalui pasar digital (digital 
marketplace) (Ascarya & Yumanita, 2020). Problematika hukum pertama dan paling mendasar adalah 

menyangkut keabsahan akad (ṣiḥḥat al-‘aqd) yang dilaksanakan secara elektronik, tanpa pertemuan fisik 

(ḥaḍrat al-muta’āqidayn) dan tandatangan konvensional. Pertanyaan kritisnya adalah apakah ijab dan 
qabul yang dinyatakan melalui klik tombol “setuju” (clickwrap agreement), kotak centang (checkbox), 
atau pertukaran pesan (chat) memenuhi rukun dan syarat akad, khususnya terkait ekspresi kehendak 

(ṣīghat al-ījāb wa al-qabūl) dan kepastian penawaran-penerimaan (Al-Muhammadi, 2019). Mayoritas 
ulama kontemporer dan lembaga fatwa seperti Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-
MUI) dan Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI) telah 
mengakui keabsahan akad elektronik, dengan mendasarkan pada prinsip kemudahan (al-taysīr) dan tujuan 

umum syariah dalam melindungi harta (ḥifẓ al-māl), sepanjang memenuhi unsur-unsur: (1) adanya 

kerelaan (tarāḍin), (2) kemampuan untuk mengakses dan menyimpan dokumen, serta (3) alat bukti yang 
sah (bayyinah) (DSN-MUI, 2003; AAOIFI, 2017). Landasan pengakuan ini adalah interpretasi analogis 
(qiyās) terhadap akad melalui surat-menyurat (al-kitābah) dan utusan (al-rasūl) yang telah diakui dalam 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 4 

fikih klasik, serta kaidah fikih: “Al-aṣl fī al-mu’āmalāt al-ibāḥah illā an yadulla dalīl ‘alā al-taḥrīm” (Prinsip 
dasar dalam muamalah adalah kebolehan, kecuali ada dalil yang mengharamkannya) (Al-Zuhayli, 2018). 

Transaksi digital rentan terhadap unsur ketidakpastian(gharar) dan penipuan (ghish) dalam skala 
yang lebih masif. Gharar dapat muncul dari ketidakjelasan spesifikasi barang (mabi’), seperti pada produk 
digital (software, ebook, NFT) yang bisa disalin tanpa batas, atau ketidakpastian kualitas akibat hanya 
mengandalkan gambar dan deskripsi. Risiko penipuan seperti phishing, scam, dan penjualan barang fiktif 
juga meningkat. Nabi Muhammad SAW secara tegas melarang transaksi yang mengandung gharar: 

 
 َ!ىَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ بَـيْعِ الْغَرَرِ(رواه مسلم)

(“Rasulullah SAW melarang jual beli yang mengandunggharar (ketidakpastian/penipuan)” (HR. 

Muslim, 2006, No. 1513)). Prinsip kehati-hatian (al-iḥtiyāṭ) dan verifikasi (al-tabayyun) menjadi sangat 
sentral. Allah SWT berfirman: 

نَكُمْ 1ِلْبَاطِلِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تجَِارةًَ عَنْ تَـراَضٍ  )٢٩ مِنْكُمْ(النساء: َ: أيَُّـهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ 4َْكُلُوا أمَْوَالَكُمْ بَـيـْ  
(“Wahai orang-orang yang beriman!Janganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan 

jalan yang batil, kecuali dalam perdagangan yang berlaku atas dasar suka sama suka di antara kamu” (QS. 
An-Nisa’: 29)). Oleh karena itu, platform transaksi digital wajib menyediakan sistem reputasi (rating dan 
review), garansi transaksi (escrow), dan mekanisme penyelesaian sengketa (dispute resolution) yang 

transparan dan adil untuk meminimalisasi gharar dan melindungi konsumen (ḥifẓ al-māl) (Ismath Bacha 
& Mirakhor, 2020). 

Mata uang kripto seperti Bitcoin dan Ethereum menimbulkan perdebatan sengit di kalangan 
fuqaha kontemporer.Persoalan utama menyangkut apakah ia memenuhi syarat sebagai māl mutaqawwim 
(harta bernilai yang diakui syariah) yang dapat menjadi objek transaksi (māl), alat tukar (thamaniyyah), 
dan penyimpan nilai (store of value) (Salah & Ye, 2020). Penentang berargumen bahwa cryptocurrency: 
(1) tidak memiliki underlying asset (‘ayn atau dayn) yang jelas, (2) sangat volatil sehingga lebih menyerupai 

spekulasi (maysir) dan judi, (3) digunakan seringkali untuk aktivitas terlarang (ashāb al-ḥarām), dan (4) 

tidak dikeluarkan atau di-backup oleh otoritas moneter yang sah (sulṭah naqdiyyah) (DSN-MUI, 2021). 
Sebaliknya, pendukung yang membolehkan dengan syarat berpendapat bahwa jika suatu aset kripto 
memenuhi karakteristik teknis sebagai alat tukar (dapat diterima, portabel, tahan lama, terbatas) dan 
digunakan untuk transaksi halal, serta memenuhi prinsip anti-ribā dan gharar, maka ia dapat dianggap 
sebagai mal (Ahmed, 2018). Namun, fatwa DSN-MUI No. 140/DSN-MUI/IX/2021 dengan tegas 
menyatakan bahwa mata uang kripto sebagai mata uang (currency) adalah haram karena mengandung 
gharar, dharar, dan maysir, tetapi sebagai aset/komoditi digital (digital asset) yang memenuhi syarat 
sebagai mal mutaqawwim dapat diperdagangkan dengan ketentuan sangat ketat (DSN-MUI, 2021). 

Aplikasi keuangan teknologi(fintech) berbasis bunga, seperti pinjaman online (pinjol) 
konvensional dengan bunga tinggi, jelas bertentangan dengan larangan riba yang tegas dalam Al-Qur’an: 

)٢٧٥وَأَحَلَّ اللهُ الْبـَيْعَ وَحَرَّمَ الر1َِّ(البقرة:   
(“Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”(QS. Al-Baqarah: 275)). Ayat lain 

menegaskan: 
تُمْ مُؤْمِنِينَ(البقرة: َ: أيَُّـهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّـقُوا اللهَ وَذَرُوا مَا بقَِيَ مِنَ  )٢٧٨الر1َِّ إِنْ كُنـْ  

(“Wahai orang-orang yang beriman!Bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan sisa riba (yang 
belum dipungut) jika kamu orang beriman” (QS. Al-Baqarah: 278)). Fintech syariah harus dirancang 

berdasarkan akad-akad yang sah seperti murābaḥah (jual-beli dengan margin), mudhārabah (bagi hasil), 

muḍārabah (penyertaan modal), ijārah (sewa), atau qarḍ al-ḥasan (pinjaman kebajikan tanpa bunga) 
(Wardi, 2019). Tantangannya adalah mengonversi model bisnis berbasis bunga menjadi berbasis bagi hasil 
atau jual beli yang memerlukan struktur akad dan dokumentasi yang lebih kompleks serta pengawasan 
syariah (shariah governance) yang kuat untuk mencegah penyamaran riba (ribā al-nasī’ah) dalam bentuk 
fee atau charge yang tetap dan pasti di muka (Usmani, 2020). 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 5 

Media Sosial dan Etika Digital: Reinterpretasi Konsep Ḥifẓ al-‘Irdh, al-‘Aql, dan al-Nafs 
Media sosial telah menjadi ruang publik baru yang memiliki pengaruh luar biasa terhadap opini 

publik,kohesi sosial, dan keamanan nasional. Penyebaran berita bohong (hoax), disinformasi, dan ujaran 
kebencian (hate speech) bukan hanya pelanggaran etika umum, tetapi juga pelanggaran serius terhadap 

maqasid syariah, khususnya perlindungan akal (ḥifẓ al-‘aql) dan jiwa (ḥifẓ al-nafs) dalam makna kolektif 
(Alwani, 2016). Hoaks merusak kemampuan publik untuk berpikir jernih dan membuat keputusan 

berdasarkan fakta, sehingga merusak ḥifẓ al-‘aql. Sementara itu, ujaran kebencian dapat memicu konflik, 

kekerasan, dan perpecahan yang mengancam keselamatan jiwa dan kehormatan kolektif (ḥifẓ al-nafs wa 
al-‘irdh). Al-Qur’an memberikan panduan sangat jelas: 

عَلَى مَا فَـعَلْتُمْ َ: أيَُّـهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءكَُمْ فاَسِقٌ بنِـَبَإٍ فَـتـَبـَيـَّنُوا أنَْ تُصِيبُوا قَـوْمًا بجَِهَالَةٍ فَـتُصْبِحُوا 
)٦الحجرات: Wَدِمِينَ(  

(“Hai orang-orang yang beriman,jika datang kepadamu orang fasik membawa suatu berita, maka 
periksalah dengan teliti, agar kamu tidak menimpakan suatu musibah kepada suatu kaum tanpa 
mengetahui keadaannya yang menyebabkan kamu menyesal atas perbuatanmu itu” (QS. Al-Hujurāt: 6)). 
Nabi SAW juga bersabda: 

عَ (رواه مسلم   )كَفَى 1ِلْمَرْءِ كَذ1ًِ أَنْ يحَُدِّثَ بِكُلِّ مَا سمَِ
“Cukuplah seseorang dikatakan pendusta jika ia menceritakan semua yang ia dengar” (HR. 

Muslim, 2006, No. 5)). Oleh karena itu, literasi digital dan verifikasi informasi (tabayyun) menjadi 

kewajiban agama (farḍ ‘ayn) di era digital untuk mencegah kerusakan (mafsadah) yang lebih besar (Ibn 
Ashur, 2006). 

Konsep privasi dalam Islam sangat dijunjung tinggi,tercermin dalam larangan memata-matai 
(tajassus), masuk rumah tanpa izin, dan menyebarkan aib orang lain. Allah SWT berfirman:  َتجََسَّسُوا وَلا 

)١٢: الحجرات(  (“Dan janganlah kamu memata-matai” (QS. Al-Hujurāt: 12)). Praktik pengumpulan (data 
mining), analisis, dan penjualan data pribadi tanpa izin yang sadar (informed consent) oleh platform digital 
merupakan bentuk modern dari tajassus dan pelanggaran terhadap hak individu untuk menjaga 

kehormatan (ḥifẓ al-‘irdh) dan rahasia pribadi (ḥifẓ al-sirr) (Kamali, 2015). Dalam fikih, rahasia dan 

kondisi privat seseorang termasuk dalam ḥaqq al-ādami (hak individu) yang dilindungi. Kebocoran data 
yang mengakibatkan kerugian finansial atau reputasi juga dapat dikategorikan sebagai bentuk kerusakan 

(ḍarar) yang dilarang oleh kaidah fikih:  َضِرَارَ  وَلاَ  ضَرَرَ  لا  (“Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan 
tidak boleh membahayakan orang lain”) (Al-Suyuti, n.d.). Regulasi seperti General Data Protection 
Regulation (GDPR) secara substansial sejalan dengan prinsip-prinsip Islam dalam melindungi privasi, 
meskipun perlu diintegrasikan dengan nilai-nilai etika Islam yang lebih holistik (Mohamed, 2017). 

Ghibah(menggunjing) didefinisikan sebagai menyebutkan sesuatu tentang saudaramu yang ia 
tidak suka. Allah SWT menggambarkannya dengan sangat keras:  

تًا فَكَرهِْتُمُوهُ (الحجرات:  )١٢وَلاَ يَـغْتَبْ بَـعْضُكُمْ بَـعْضًا أَيحُِبُّ أَحَدكُُمْ أَنْ dَْكُلَ لحَْمَ أَخِيهِ مَيـْ   
(“Dan janganlah ada di antara kamu yang menggunjing sebagian yang lain. Apakah ada di antara 

kamu yang suka memakan daging saudaranya yang sudah mati? Tentu kamu merasa jijik” (QS. Al-Hujurāt: 
12)). Di media sosial, ghibah dan fitnah memiliki skala amplifikasi yang dahsyat, mencapai ribuan orang 
dalam hitungan menit, dan meninggalkan jejak digital (digital footprint) yang permanen. Dampaknya 

terhadap kehormatan korban (ḥifẓ al-‘irdh) bisa jauh lebih berat dan sulit dipulihkan dibandingkan di 

dunia fisik. Cyberbullying juga merupakan bentuk kezaliman (ẓulm) baru yang dapat menyebabkan 

trauma psikologis berat, bahkan bunuh diri—sebuah pelanggaran nyata terhadap ḥifẓ al-nafs. Tanggung 

jawab hukum (ḍamān) tidak hanya pada pelaku utama, tetapi juga pada pihak yang menyebarkan (share), 
menyukai (like), atau bahkan diam melihat kemungkaran tanpa upaya mengingatkan sesuai 
kemampuannya, berdasarkan prinsip amar ma’ruf nahi munkar (Qaradawi, 1996). 
Artificial Intelligence dan Otomatisasi: Tantangan terhadap Konsep Niat, Keadilan, dan 
Tanggung Jawab Hukum 

Penggunaan Kecerdasan Buatan(Artificial Intelligence / AI) dalam perdagangan algoritmik 
(algorithmic trading), analisis kredit (credit scoring), dan underwriting asuransi syariah menimbulkan 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 6 

kekhawatiran baru tentang gharar dan ketidakadilan. Jika algoritma yang digunakan bersifat “black box” 
(tidak transparan dan tidak dapat dijelaskan), maka keputusan yang dihasilkannya mengandung 

ketidakpastian yang tidak dapat dipertanggungjawabkan (gharar fāḥish) (Danaei, 2022). Dalam konteks 

keuangan syariah, semua syarat dan ketentuan dalam akad harus jelas (wudūḥ) dan diketahui (‘ilm) oleh 
para pihak. Oleh karena itu, prinsip explainable AI (XAI) atau transparent AI menjadi prasyarat syariah 
untuk memastikan tidak ada unsur penipuan atau ketidakpastian yang merusak akad. Selain itu, bias dalam 
data pelatihan (training data bias) dapat menyebabkan AI mendiskriminasi kelompok tertentu dalam 
pemberian pembiayaan, yang bertentangan dengan prinsip keadilan (‘adl) dalam Islam: 

حْسَانِ(النحل: إِنَّ اللهَ dَْمُرُ  )٩٠ 1ِلْعَدْلِ وَالإِْ  
(“Sesungguhnya Allah menyuruh(kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan...” (QS. An-Nahl: 90)) 

(Al-Aidaros et al., 2022). 
Pengembangan AI yang dapat menghasilkan fatwa atau analisis hukum Islam(automated fiqh atau 

fatwa bots) menimbulkan pertanyaan teologis dan hukum yang mendalam. Pertama, apakah “fatwa” yang 
dihasilkan mesin, yang tidak memiliki niat (niyyah) untuk beribadah atau mencari keridhaan Allah, dapat 
dianggap sah? Niat adalah syarat fundamental dalam ibadah dan muamalah menurut hadis:  

اَ الأَْعْمَالُ 1ِلنِّيَّاتِ   إِنمَّ
 (“Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya” (HR. Al-Bukhari, 1999, No. 1)). 

Kedua, siapa yang bertanggung jawab (al-ḍamān) secara hukum jika AI memberikan fatwa yang salah 
sehingga menyebabkan kerugian pengguna? Apakah tanggung jawab berada pada pengembang algoritma 

(developer), pemilik platform, atau pengguna akhir? Prinsip fikih menyatakan:  ِالضَّمَانُ 1ِلْعِوَض (Tanggung 

jawab ganti rugi ada karena kompensasi) dan  َْراَجُ 1ِلضَّمَانِ الخ  (Hasil usaha timbul dari tanggung jawab) (Al-

Suyuti, n.d.). Ini menuntut kerangka regulasi yang jelas tentang liability dalam penggunaan AI untuk 
keputusan hukum dan keagamaan (Ali & Khan, 2021). AI seharusnya hanya menjadi alat bantu (wasīlah) 
untuk mujtahid atau mufti manusia, bukan menggantikan peran mereka sepenuhnya, karena ijtihad 

memerlukan pemahaman konteks, kebijaksanaan (ḥikmah), dan rasa tanggung jawab di hadapan Allah 
yang hanya dimiliki manusia berakal (mukallaf). 

Teknologi deepfake yang menggunakan AI untuk membuat video atau audio palsu yang sangat 

realistis mewakili ancaman eksistensial terhadap kebenaran (ḥaqq), kepercayaan sosial, dan kehormatan. 
Penggunaannya untuk membuat konten fitnah, pornografi balas dendam (revenge porn), atau 
memanipulasi pernyataan publik figur adalah kejahatan besar dalam perspektif Islam. Ini secara langsung 

menyerang perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl), kehormatan (ḥifẓ al-‘irdh), dan akal (ḥifẓ al-‘aql). 
Hukum Islam sangat keras terhadap pemalsuan dan penyebaran kebohongan. Nabi SAW bersabda 
tentang fitnah:  

  إِنَّ الْكَذِبَ يَـهْدِي إِلىَ الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورَ يَـهْدِي إِلىَ النَّارِ (متفق عليه)
(“Sesungguhnya dusta membawa kepada kefajiran, dan kefajiran membawa ke neraka” 

(Muttafaqun ‘Alaih)). Regulasi teknologi dan hukum pidana yang mampu menjangkau pelaku deepfake 
menjadi keharusan untuk mencegah kerusakan masif yang ditimbulkannya (Belkhir et al., 2021). 

Problematika hukum Islam di era digital memperlihatkan ketegangan dinamis antara kemapanan 
teks-teks fikih klasik dan realitas teknologi yang terus bergerak.Analisis menunjukkan bahwa banyak 
masalah baru ini tidak dapat diselesaikan hanya dengan pencarian hukum parsial (al-far’iyyah), tetapi 

memerlukan pendekatan maqasid syariah yang holistik. Perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (al-nafs), 

akal (al-‘aql), keturunan (al-nasl), dan harta (al-māl)—yang dikenal sebagai al-ḍarūriyyāt al-khams—harus 
menjadi kompas utama dalam menilai dan menyusun regulasi terhadap teknologi digital (Audah, 2007). 
Ijtihad kolektif (ijtihād jamā’ī) melalui lembaga fatwa dan otoritas syariah yang memahami teknologi 
menjadi sebuah keharusan. Selain itu, pendidikan literasi digital yang dijiwai nilai-nilai akhlak Islam (akhlāq 
al-internet atau cyber-ethics) harus menjadi prioritas bagi umat. Dengan demikian, hukum Islam dapat 
tetap relevan, tidak hanya sebagai sistem norma reaktif, tetapi sebagai panduan proaktif yang 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 7 

membimbing umat manusia untuk memanfaatkan kemajuan digital dengan tetap berada dalam koridor 
keadilan, kemaslahatan, dan ketakwaan kepada Allah SWT. Wallahu a’lam bish-shawab. 
 Analisis Ijtihad Kontemporer Terhadap Problematika Digital 

Era digital telah melahirkan kompleksitas problematika baru yang belum terantisipasi dalam teks-
teks otoritatif Islam klasik(Al-Qur’an dan Sunnah). Problematika seperti transaksi aset kripto, keabsahan 
kontrak cerdas (smart contract), tanggung jawab hukum kecerdasan buatan (artificial intelligence), serta 
dinamika interaksi sosial di ruang maya, menuntut respons hukum yang dinamis, kontekstual, dan 
substantif (Ramadan, 2018). Dalam merespons hal ini, para ulama dan pemikir hukum Islam (mujtahid) 
kontemporer melakukan revitalisasi dan optimalisasi seperangkat metode ijtihad, baik yang bersifat 
mandiri (infirādī) maupun kolektif (jamā‘ī), untuk menghasilkan keputusan hukum (fatwā) yang tetap setia 

pada ruh syariat (maqāṣid al-sharī‘ah) namun relevan dengan tantangan zaman. Bab ini menganalisis 

secara mendalam metode-metode ijtihad kontemporer yang dioptimalkan, penerapan kerangka maqāṣid 
al-sharī‘ah sebagai pisau analisis sentral, serta peran strategis lembaga fatwa dalam mengarungi gelombang 
disruptif teknologi digital. 

Untuk menjawab problematika digital yang multidimensi,para mujtahid kontemporer tidak hanya 
mengandalkan metode tunggal, tetapi mengoptimalkan dan mengombinasikan berbagai perangkat 
metodologis (adillah ijtihādiyyah) dengan pendekatan yang lebih kolaboratif dan interdisipliner. Pertama, 
Ijtihad Jamā‘ī (Kolektif) telah menjadi kebutuhan mutlak. Kompleksitas teknis dari produk digital—mulai 
dari algoritma, blockchain, hingga sistem keamanan siber—mensyaratkan kolaborasi antara fuqaha (ahli 
hukum Islam), ahli teknologi, ekonom, dan ilmuwan sosial (Dahlen, 2003). Ijtihad model ini 
meminimalisir subjektivitas dan kesalahan interpretasi dari seorang mujtahid tunggal. Keberadaan 
lembaga seperti Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) di Indonesia atau Islamic 
Fiqh Academy (IFA) di tingkat Organisasi Kerjasama Islam (OKI) merupakan perwujudan institusional 
dari metode ini, di mana keputusan hukum dihasilkan melalui musyawarah panel ahli multidisiplin 
(Hosen, 2020). 

Kedua, Qiyās Modern (Analogis Kontemporer) tetap menjadi instrumen vital. Para ulama 

menganalogikan (ilḥāq) kasus baru digital dengan kasus lama (aṣl) yang telah memiliki ketetapan hukum, 
dengan mencari kesamaan ‘illat (ratio legis). Misalnya, e-wallet atau dompet digital dianalogikan ke dalam 

beberapa akad klasik, seperti ḥawālah (pengalihan utang-piutang) atau wakālah bi al-istithmār (perwakilan 
dengan investasi), dengan melakukan modifikasi dan penyesuaian syarat dan rukunnya untuk lingkungan 
digital yang tanpa batas geografis (Hasan, 2019). Prinsip ini berlandaskan pada kaidah umum: 

ليِلُ عَلَى تحَْريمِهِِ الأَصْلُ فيِ الْمُعَامَلاَتِ الإ1َِحَةُ إِلاَّ مَا دَلَّ    الدَّ
“Hukum asal dalam muamalah adalah boleh,kecuali ada dalil yang mengharamkannya” (Al-Suyūṭī, 

n.d.). 
 

Ketiga, Maṣlaḥah Mursalah (Kemaslahatan yang Tidak Disebutkan Secara Eksplisit) menjadi 

landasan argumentasi bagi banyak inovasi. Kemaslahatan yang dijaga (maqṣūd) dalam transaksi 
elektronik, seperti keamanan, kecepatan, dan kepastian hukum, dianggap sejalan dengan tujuan syariat 

menjaga harta (ḥifẓ al-māl). Oleh karena itu, instrumen seperti tanda tangan digital (digital signature) dan 
otentikasi biometrik difatwakan boleh untuk mewujudkan kemaslahatan tersebut, meskipun bentuk 
fisiknya tidak dikenal di masa Nabi (Audah, 2014). Landasannya adalah firman Allah SWT: 

 َ: أيَُّـهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَاينَتُم بِدَيْنٍ إِلىَٰ أَجَلٍ مُّسَمuى فاَكْتُـبُوهُ 
“Wahai orang-orang yang beriman!Apabila kamu melakukan utang piutang untuk waktu yang 

ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya…” (QS. Al-Baqarah: 282). Ayat ini dipahami melegitimasi 
setiap bentuk pencatatan transaksi yang memberikan kepastian, termasuk dalam bentuk digital. 

Keempat, Sadd al-Ḍharāi’ (Menutup Jalan Kemudharatan) diterapkan secara preventif. Prinsip ini 
memandang bahwa sesuatu yang pada dasarnya mubah (boleh) dapat dihukumi haram atau dibatasi jika 
menjadi jalan (dzarī‘ah) menuju kerusakan (mafsadah). Fatwa yang melarang atau menyikapi dengan 
sangat hati-hati terhadap transaksi mata uang kripto (cryptocurrency) jenis tertentu, seperti yang bersifat 
spekulatif tinggi, adalah penerapan prinsip ini. Volatilitas ekstrem dan ketiadaan underlying asset yang 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 8 

jelas dinilai dapat mengarah pada praktik perjudian (maisir) dan ketidakadilan, sehingga perlu ditutup 
jalannya (DSN-MUI, 2021). 

Kerangkamaqāṣid al-sharī‘ah (tujuan-tujuan universal syariat), khususnya lima kebutuhan dasar 

(al-ḍarūriyyāt al-khams), telah berevolusi menjadi paradigma utama dalam ijtihad kontemporer. Setiap 

inovasi digital tidak hanya dinilai dari kesesuaian formalnya (ṣūrah) dengan akad-akad klasik, tetapi lebih 

substantif pada kontribusinya terhadap pencapaian maqāṣid (Jasser Auda, 2008). Dalam Fintech Syariah, 
pengembangannya tidak sekadar untuk menghindari riba. Tujuannya diperluas untuk mencapai inklusi 

keuangan (ḥifẓ al-māl dan ḥifẓ al-nafs), mendorong keadilan distributif (ḥifẓ al-‘adl), serta 

memberdayakan masyarakat kecil. Platform crowdfunding syariah (ṣandūq al-taqā‘ud), misalnya, 
diarahkan untuk merealisasikan solidaritas sosial (takāful), yang merupakan turunan dari tujuan menjaga 

keturunan dan kehormatan (ḥifẓ al-nasl wa al-‘irdh) dalam bentuk kesejahteraan kolektif. 
Pada Regulasi Media Sosial, aturan-aturan yang melarang penyebaran berita bohong (hoax) dan 

ujaran kebencian (hate speech) dianalisis melalui lensa maqāṣid. Praktik tersebut dinilai mengancam ḥifẓ 

al-‘aql (menjaga akal dari informasi palsu dan racun pemikiran), ḥifẓ al-dīn (menjaga kesucian agama dari 

fitnah dan perpecahan), serta ḥifẓ al-nasl (menjaga harmoni sosial dan keutuhan masyarakat). Nabi 
Muhammad SAW bersabda: 

عَ   كَفَى 1ِلْمَرْءِ كَذ1ًِ أَنْ يحَُدِّثَ بِكُلِّ مَا سمَِ
“Cukuplah seseorang dikatakan pendusta jika ia menceritakan segala yang ia dengar”(HR. 

Muslim). Hadis ini menjadi dasar etika dalam menyaring dan menyebarkan informasi di dunia digital. 

Untuk Etika Kecerdasan Buatan (AI), analisis maqāṣid menjadi sangat krusial. Pengembangan AI 

harus mempertimbangkan: 1) Ḥifẓ al-‘Aql: AI harus menjadi alat bantu pengambilan keputusan, bukan 

pengganti akal dan pemikiran kritis manusia, agar tidak terjadi atrofi intelektual. 2) Ḥifẓ al-‘Irdh: Sistem 
AI yang mengumpulkan dan menganalisis data pribadi harus dirancang dengan prinsip privasi (sirriyyah) 

dan keamanan data yang ketat. 3) Ḥifẓ al-Nafs: Pengembangan lethal autonomous weapons (senjata 
otonom mematikan) harus dibatasi karena melanggar prinsip menjaga nyawa dan menyerahkan keputusan 
hidup-mati sepenuhnya kepada algoritma non-manusia (Almatared & Almutairi, 2023). 

Lembaga fatwa berperan sebagai motor penggerak ijtihad kolektif yang terlembaga.Di Indonesia, 
DSN-MUI telah menjadi aktor kunci dengan menerbitkan puluhan fatwa terkait keuangan digital (seperti 
uang elektronik, fintech peer-to-peer lending syariah), asuransi syariah digital, dan pedoman etika 
bermedia sosial (DSN-MUI, 2016, 2021). Peran ini vital untuk memberikan kepastian hukum dan 
perlindungan syariah bagi konsumen Muslim. Tantangan utama yang dihadapi adalah kesenjangan 
kecepatan (speed gap) antara laju perubahan teknologi yang eksponensial dan proses kajian fatwa yang 
secara alamiah hati-hati, bertahap, dan memerlukan pembahasan mendalam. Proses ijtihad kolektif yang 
melibatkan banyak pihak dan tahapan validasi seringkali tidak selincah perkembangan startup teknologi 
(Hasan, 2020). 

Peluang ke depan terletak pada dua hal. Pertama, kolaborasi global antar lembaga fatwa seperti 
IFA, DSN-MUI, dan lembaga sejenis di negara lain untuk menyusun standar dan prinsip-prinsip umum 
(al-qawā‘id al-kulliyyah) hukum Islam di dunia digital yang harmonis, guna mengantisipasi borderless 
nature teknologi. Kedua, kolaborasi interdisipliner ekstensif dengan para engineer, developer, dan praktisi 
teknologi sejak fase desain (Sharia by Design). Konsep ini mengedepankan internalisasi prinsip-prinsip 
syariah ke dalam arsitektur kode program (code is law) dan model bisnis sejak awal, sehingga produk 
teknologi lahir secara organik sesuai dengan etika Islam, bukan sekadar dilakukan pensyarahannya setelah 
produk jadi (Zulkifli, 2022). Pendekatan ini sejalan dengan semangat ijtihad preventif (al-ijtihād al-wiqā‘ī) 
yang lebih efektif daripada sekadar responsif. 
 
CONCLUSION 

Ijtihad kontemporer merupakan sebuah keniscayaan dalam merespons kompleksitas 
problematika hukum Islam di era digital. Karakter utama ijtihad ini terletak pada pendekatannya yang 

bersifat kolektif (ijtihād jamā‘ī), interdisipliner, serta berorientasi pada maqāṣid al-sharī‘ah sebagai kerangka 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 9 

normatif dan etis. Pendekatan tersebut memungkinkan hukum Islam untuk tetap relevan, adaptif, dan 
responsif terhadap perkembangan teknologi digital yang terus berlangsung. Problematika hukum Islam 
di era digital terbukti sangat luas dan multidimensional, mencakup aspek mu‘āmalah mālīyah seperti 
transaksi digital dan cryptocurrency, aspek akhlāq dalam penggunaan media sosial, hingga persoalan ontologis 
hukum terkait tanggung jawab dan otonomi sistem kecerdasan buatan. Persoalan mendasar yang sering 
muncul berkaitan dengan tingginya tingkat ketidakpastian (gharar), potensi pelanggaran hak, serta risiko 
kemudaratan (mafsadah) yang bersifat sistemik dan masif apabila tidak diantisipasi secara tepat. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa metode-metode ijtihad kontemporer—seperti ijtihād jamā‘ī, qiyās 

modern, maṣlaḥah mursalah, dan sadd al-ḍharā’i‘—apabila diterapkan dalam bingkai maqāṣid al-sharī‘ah yang 
meliputi perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, mampu memberikan solusi hukum yang 
dinamis, relevan, dan substantif. Dalam kerangka ini, hukum Islam tidak semata-mata menilai bentuk 

formal (ṣūrah) suatu praktik digital, melainkan lebih menekankan pada substansi, makna, serta dampak 
nyata (ma‘nā dan āthār) yang ditimbulkannya bagi kemaslahatan umat.  

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini merekomendasikan perlunya penguatan metodologi 

melalui pengembangan kerangka uṣūl al-fiqh digital yang lebih sistematis dan operasional dengan 

mengintegrasikan ilmu komputer, etika teknologi, dan pendekatan maqāṣidī. Selain itu, kolaborasi lintas 
disiplin antara ulama syariah, ilmuwan teknologi, regulator, dan praktisi industri perlu dilembagakan 
dalam forum tetap guna mengembangkan anticipatory fiqh yang mampu merespons isu-isu baru sejak dini. 
Edukasi publik juga menjadi agenda penting untuk meningkatkan literasi digital syariah agar masyarakat 
tidak hanya menjadi pengguna pasif, tetapi mampu memilih dan memanfaatkan teknologi sesuai dengan 
prinsip-prinsip Islam. Di samping itu, lembaga fatwa dan otoritas keuangan syariah diharapkan bersikap 
lebih proaktif dalam merumuskan pedoman umum (guidelines) yang dapat dijadikan acuan oleh 
pengembang teknologi, sehingga hukum Islam tidak hanya bersifat reaktif, tetapi turut berperan dalam 
mengarahkan inovasi digital menuju kemaslahatan yang berkelanjutan. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Al-Amidi, S. A. (2003). Al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām. Dār al-Ṣamī‘ī. 

Al-Bukhari, M. I. (2002). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Dār Ṭawq al-Najāh. 

Al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Dār al-Ḥadīth. 

Al-Qaradawi, Y. (2001). Al-Ijtihād al-Mu‘āṣir bayna al-Inḍibāṭ wa al-Infirāṭ. Dār al-Tawzī‘ wa al-Nasyr al-

Islāmiyyah. 

Al-Syatibi, I. (2003). Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah. Dār Ibn ‘Affān. 

Auda, J. (2008). Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. International Institute of 

Islamic Thought. 

DSN-MUI. (2021). Fatwa No: 140/DSN-MUI/IX/2021 tentang Pedoman Penyelenggaraan Transaksi Aset 

Kripto (Crypto Asset). Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. 

Hasan, A. (2019). Fiqh Muamalah Kontemporer: Tinjauan Historis, Teoritis, dan Praktis. Rajawali Pers. 

Muslim, I. H. (2006). Ṣaḥīḥ Muslim. Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Ramadan, T. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford University Press. 

Zulfikar, E. (2022). Hukum Islam di Era Disrupsi Digital: Tantangan dan Peluang. Kencana. 


