Wi Craom fo kb

— Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) January 2026 p-ISSN: xxxx-xXXX
https://ummulquro.id/index.php/jii e-ISSN: xxxx-xxXX

Ijtihad Kontemporer terhadap Problematika Hukum Islam di Era Digital

Abdul Wadud Nafis
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia

Email: abdulwadudnafis](@gmail.com

Received: November 4, 2025. Accepted: Desember 21, 2025. Published: January 10, 2026

ABSTRACT

The rapid development of digital technology has given rise to a new socio-technical reality that has not been fully
accommodated in classical figh formulations. Phenomena such as fintech, social media, and artificial intelligence
(Al) have given rise to increasingly complex Islamic legal issues that demand a contextual and visionary ijtihad
response. This study aims to conceptualize contemporary ijtithad within the methodological framework of Islamic
law, map and analyze the main Islamic legal issues in the digital age, and examine the methods and application of
contemporary ijtihad in responding to these issues using the maqasid al-shari‘ah approach. This research is
normative legal research (juridical-normative) with a conceptual approach, content analysis, and a maqasidi
approach. Primary data sources include the Qur'an, Hadith, and classical figh books, while secondary data includes
the works of contemporary scholars, official fatwas, scientific journals, and literature related to digital technology.
Data analysis was conducted qualitatively using descriptive-analytical methods. The results of the study show that
contemporary ijtihad, through the optimization of the jama‘ (collective) ijtihad method, modern giyas, maslahah
mursalah, and sadd al-dhara’” within the framework of maqasid al-shati‘ah, is able to provide flexible and relevant
legal solutions to various digital issues. The application of maqasid, particularly in protecting religion, life, intellect,
lineage, and property, is the main basis for assessing and directing digital innovation so that it remains in line with
sharia values.

Keywords: Contemporary Ijtihad, Islamic Law, Digital Age, Modern Figh, Maqasid al-Shari‘ah

ABSTRAK

Perkembangan teknologi digital yang pesat telah melabirkan realitas sosio-teknis baru yang belum sepenubnya terakomodasi dalam
rumusan fikih klasik. Fenomena seperti fintech, media sosial, dan kecerdasan buatan (artificial intelligence/ AlL) memuncullean
problematika bukum Lslam yang semakin kompleks sehingga menuntut respons ijtibad yang kontekstual dan visioner. Penelitian ini
bertuinan untuk mengkonseptualisasikan ijtibad kontemporer dalam kerangka metodologis hukum Islam, memetakan serta
menganalisis problematika bukum Islam utama di era digital, dan mengkaji metode serta penerapan ijtibad kontemporer dalam
merespons persoalan tersebut dengan pendekatan maqasid al-shari‘ab. Penelitian ini merupakan penelitian huknm normatif (yuridis-
normatif) dengan pendekatan konseptual, analisis isi (content analysis), dan pendekatan maqasidi. Sumber data primer meliputi /-
Qur'an, Hadis, dan kitab-kitab fikih klasik, sedangkan data sekunder mencakup karya ulama kontemporer, fatwa lembaga resmi,
Jurnal ilmiah, serta literatur terkait teknologi digital. Analisis data dilakukan secara knalitatif dengan metode deskriptif-analitis.
Hasil penelitian menunjukkan babwa ijtibad kontemporer, melalni optimalisasi metode ijtibad jama i (kolektif), qivas modern,
maSlahah mursalah, dan sadd al-dbara’i’ dalam bingkai magasid al-shari‘ah, mampn memberikan solusi hukum yang elastis dan
relevan terbadap berbagai problematika digital. Penerapan maqasid, khususnya dalam menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta, menjadi landasan ntama dalam menilai sekaligns mengarabkan inovasi digital agar tetap selaras dengan nilai-nilai syariab.

Keywords: Ijtihad Kontemporer, Hukum Islam, Era Digital, Fikibh Modern, Maqasid al-Shari‘ab

INTRODUCTION

Perkembangan teknologi digital telah mengubah lanskap peradaban manusia secara fundamental,
termasuk dalam tata kelola kehidupan sosial, ekonomi, dan keagamaan umat Islam. Transformasi ini
melahirkan berbagai inovasi baru seperti financial technology (fintech), mata uang kripto (eryptocurrency), media
sosial, serta sistem kecerdasan buatan (artificial intelligence/ Al) yang belum dikenal dalam literatur fikih
klasik (Alim, 2020). Realitas sosio-teknis tersebut menghadirkan tantangan serius bagi hukum Islam,

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 1



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

mengingat sebagian besar rumusan fikih klasik disusun dalam konteks masyarakat pra-digital yang
berbasis interaksi fisik dan struktur sosial yang relatif sederhana.

Kesenjangan antara konstruksi hukum Islam klasik dan problematika aktual semakin nyata ketika
dihadapkan pada isu-isu digital yang kompleks dan multidimensional. Persoalan mengenai keabsahan ‘agd
(akad) dalam transaksi daring, status hukum data digital sebagai 74/ (harta), serta implikasi etis dan hukum
algoritma Al terhadap prinsip keadilan dan tanggung jawab hukum merupakan contoh konkret persoalan
kontemporer yang memerlukan pembaruan pemahaman hukum Islam (Zulfikar, 2022). Pendekatan fikih
klasik yang cenderung tekstual dan sangat terikat pada %/at yang berorientasi pada realitas fisik
menunjukkan keterbatasannya dalam menjawab fenomena digital yang bersifat abstrak, dinamis, dan
lintas disiplin.

Dalam konteks tersebut, ijtthad menempati posisi yang sangat urgen sebagai instrumen dinamisasi
dan pembaruan hukum Islam. Ijtihad memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan kontekstual tanpa
melepaskan landasan normatifnya. Legitimasi ijtithad ditegaskan dalam sabda Nabi Muhammad SAW:

“Apabila seorang hakim memutuskan hukum lalu berijtthad dan ijtihadnya benar, maka ia
mendapat dua pahala. Dan apabila ia memutuskan lalu berijtithad dan ijtihadnya keliru, maka ia mendapat
satu pahala”

(Al-Bukhari, 2002, Hadith No. 7352; Muslim, 2006, Hadith No. 1716).

Hadis tersebut menunjukkan bahwa upaya sungguh-sungguh dalam menggali hukum (jjtihad),
meskipun berpotensi keliru, tetap bernilai ibadah dan memiliki legitimasi epistemologis. Dengan
demikian, ijtthad merupakan bagian integral dari tradisi keilmuan Islam dalam merespons perubahan
zaman.

Secara konseptual, ijtihad didefinisikan sebagai pengerahan seluruh kemampuan seorang mujtahid
untuk menggali hukum syar‘ yang bersifat Zanni dari dalil-dalilnya yang terperinci (Al-Amidi, 2003).
Landasan normatif ijtihad juga ditegaskan dalam Al-Qur’an, antara lain dalam QS. An-Nisa’ ayat 83, yang
menggunakan istilah yastanbitiinahn (orang-orang yang mampu menggali dan menyimpulkan hukum).
Dalam sejarahnya, praktik ijtthad mengalami dinamika, mulai dari fase kebebasan intelektual pada masa
awal Islam, fase kodifikasi mazhab, hingga periode dominasi Zag/id. Ketatnya syarat menjadi mujtahid—
meliputi penguasaan Al-Qur’an, Sunnah, bahasa Arab, #$#/ alfigh, dan tujuan-tujuan syariah—
menunjukkan bahwa ijtthad merupakan aktivitas ilmiah yang bertanggung jawab (Al-Ghazali, 1993).

Dalam perkembangan mutakhir, lahir konsep ijtihad kontemporer sebagai respons terhadap
persoalan-persoalan baru (nawazzl) yang tidak ditemukan padanannya secara eksplisit dalam literatur fikih
klasik. Ijtihad kontemporer dipahami sebagai upaya penetapan hukum syar‘i dengan metodologi yang
relevan, dengan mempertimbangkan realitas aktual (a/-waqi’) serta kemaslahatan masyarakat modern (Al-
Qaradawi, 2001). Perbedaan mendasar antara ijtihad klasik dan ijtihad kontemporer terletak pada karakter
persoalan yang lebih kompleks, pendekatan yang bersifat kolektif (7#2had jama ‘i), serta orientasi yang lebih
substantif melalui pendekatan maqasid al-shari‘ab, bukan semata tekstual. Pendekatan ini juga
mengakomodasi temuan ilmu pengetahuan dan sains modern sebagai bagian dari pertimbangan hukum
(Auda, 2008).

Magasid al-shari'ah merupakan tujuan-tujuan utama syariat yang menjadi ruh dari keseluruhan
hukum Islam. Imam Al-Syatibi membaginya ke dalam tiga tingkatan, yaitu a/-daririyyat, al-hajiyyat, dan al-
tahsiiyyat, dengan lima pertlindungan dasar (al-kulliyyat al-kbams): menjaga agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), akal (hifz al-‘agl), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) (Al-Syatibi, 2003). Dalam konteks
digital, kelima prinsip tersebut memperoleh dimensi baru, seperti perlindungan akidah dari ekstremisme
daring, perlindungan akal dari hoaks dan disinformasi, serta perlindungan harta dalam bentuk aset dan
transaksi digital. Oleh karena itu, maqadSid al-shari‘ah berfungsi sebagai kerangka evaluatif untuk menilai
apakah suatu inovasi teknologi membawa kemaslahatan (ja/b al-masalil) atau justru menimbulkan
kerusakan (dar’ al-mafasid) (Ramadan, 2009).

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini difokuskan pada tiga permasalahan utama, yaitu: (1)
bagaimana konsep dan karakteristik ijtihad kontemporer dalam kerangka metodologi hukum Islam; (2)
apa saja bentuk problematika hukum Islam yang muncul di era digital; dan (3) bagaimana metode ijtihad
kontemporer serta penerapan maqasid al-shari‘ah dalam merespons problematika hukum Islam di era

2 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

digital. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep dan landasan normatif ijtthad kontemporer,
memetakan secara kritis problematika hukum Islam di era digital, serta menganalisis penerapan metode
jjtihad dan pendekatan waqaSid al-shari'ah dalam menyelesaikan persoalan-persoalan tersebut. Secara
teoretis, penelitian ini diharapkan berkontribusi pada pengembangan metodologi hukum Islam (usz/ al-
figh), sedangkan secara praktis dapat menjadi rujukan bagi ulama, praktisi hukum, dan pengambil
kebijakan dalam merumuskan regulasi dan fatwa yang relevan dengan tantangan zaman.

METHOD

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif atau yuridis-normatif,yang berfokus pada
penelaahan terhadap prinsip-prinsip, asas-asas, dan kaidah-kaidah hukum Islam. Pendekatan yang
digunakan adalah pendekatan konseptual (conceptual approach) untuk membedah konsep ijtihad dan
maqasid, serta pendekatan perundang-undangan (statute approach) dengan menelaah fatwa-fatwa
lembaga resmi seperti Dewan Syariah Nasional — Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) dan organisasi
internasional seperti Islamic Figh Academy (IFA). Sumber data terdiri dari: (1) Sumber Primer: Al-
Qur’an, Hadis, dan kitab usul al-figh klasik; (2) Sumber Sekunder: Buku, artikel jurnal, fatwa, makalah
seminar, dan peraturan perundang-undangan terkait teknologi informasi. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui studi kepustakaan (library research). Data yang terkumpul dianalisis secara kualitatif

dengan teknik analisis isi (content analysis) dan penalaran deduktif-induktif dalam kerangka maqasid al-
shari‘ah.

RESULTS AND DISCUSSION
Problematika Hukum Islam Di Era Digital

Era digital telah merekonstruksi lanskap peradaban manusia secara fundamental,;menciptakan
ruang siber (cyberspace) yang melampaui batas-batas geografis dan sosial konvensional. Perkembangan
pesat teknologi informasi, komputasi awan, kecerdasan buatan, dan ekonomi digital menghadirkan
realitas baru (al-waqi’ al-jadid) yang belum sepenuhnya terantisipasi dalam kitab-kitab fikih klasik (al-furd’
al-fighiyyah al-qadimah) (Alim, 2020). Fenomena ini meniscayakan respons dinamis dari yurisprudensi
Islam (figh) melalui ijtthad-ijtthad baru yang segar dan kontekstual. Tantangan utama terletak pada
kemampuan fikih untuk merespons problem-problem hukum (al-nawazil al-fighiyyah) yang lahir dari
ekosistem digital, sembari tetap berpegang pada prinsip-prinsip universal (al-thawabit) dan tujuan-tujuan
syariah (maqasid al-shar’ah) (Ramadan, 2018). Bab ini akan membahas secara komprehensif dan
mendalam tiga domain utama problematika hukum Islam di era digital—transaksi digital dan keuangan
teknologi, media sosial dan etika digital, serta kecerdasan buatan dan otomatisasi—dengan pendekatan
analitis-kritis berdasarkan dalil naqli (Al-Qur’an dan Sunnah) dan aqli (maqasid serta qawaid fighiyyah).
Transaksi Digital dan Keuangan Teknologi: Antara Validitas Akad dan Inovasi Produk

Ekonomi digital telah melahirkan model-model transaksi yang belum dikenal sebelumnya dalam
literatur fikih muamalah,seperti peer-to-peer (P2P) lending syariah, crowdfunding dan equity
crowdfunding syariah, pembayaran dengan e-wallet, serta perdagangan melalui pasar digital (digital
marketplace) (Ascarya & Yumanita, 2020). Problematika hukum pertama dan paling mendasar adalah
menyangkut keabsahan akad (sihhat al-‘aqd) yang dilaksanakan secara elektronik, tanpa pertemuan fisik
(hadrat al-muta’agidayn) dan tandatangan konvensional. Pertanyaan kritisnya adalah apakah ijab dan
qabul yang dinyatakan melalui klik tombol “setuju” (clickwrap agreement), kotak centang (checkbox),
atau pertukaran pesan (chat) memenuhi rukun dan syarat akad, khususnya terkait ekspresi kehendak
(sighat al-jab wa al-qabul) dan kepastian penawaran-penerimaan (Al-Muhammadi, 2019). Mayoritas
ulama kontemporer dan lembaga fatwa seperti Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-
MUI) dan Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions (AAOIFI) telah
mengakui keabsahan akad elektronik, dengan mendasarkan pada prinsip kemudahan (al-taysir) dan tujuan
umum syariah dalam melindungi harta (hifz al-mal), sepanjang memenuhi unsut-unsur: (1) adanya
kerelaan (taradin), (2) kemampuan untuk mengakses dan menyimpan dokumen, serta (3) alat bukti yang
sah (bayyinah) (DSN-MUI, 2003; AAOIFI, 2017). Landasan pengakuan ini adalah interpretasi analogis
(giyas) terhadap akad melalui surat-menyurat (al-kitabah) dan utusan (al-rasul) yang telah diakui dalam

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 3



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

fikih klasik, serta kaidah fikih: “Al-asl fi al-mu’amalat al-ibahah illa an yadulla dalil ‘ala al-tahfim” (Prinsip
dasar dalam muamalah adalah kebolehan, kecuali ada dalil yang mengharamkannya) (Al-Zuhayli, 2018).

Transaksi digital rentan terhadap unsur ketidakpastian(gharar) dan penipuan (ghish) dalam skala
yang lebih masif. Gharar dapat muncul dari ketidakjelasan spesifikasi barang (mabi’), seperti pada produk
digital (software, ebook, NFT) yang bisa disalin tanpa batas, atau ketidakpastian kualitas akibat hanya
mengandalkan gambar dan deskripsi. Risiko penipuan seperti phishing, scam, dan penjualan barang fiktif
juga meningkat. Nabi Muhammad SAW secara tegas melarang transaksi yang mengandung gharar:

(e ola) 8 o 32 los e 0 Joo 0yl s

(“Rasulullah SAW melarang jual beli yang mengandunggharar (ketidakpastian/penipuan)” (HR.

Muslim, 2006, No. 1513)). Prinsip kehati-hatian (al-ihtiyat) dan verifikasi (al-tabayyun) menjadi sangat
sentral. Allah SWT berfirman:

(Y3 slad)a&i ol 2o 512 0,58 01 ) by 28 20l 6 Y 4T ol @ g

z

(“Wahai orang-orang yang berimanljanganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan
jalan yang batil, kecuali dalam perdagangan yang berlaku atas dasar suka sama suka di antara kamu” (QS.
An-Nisa’: 29)). Oleh karena itu, platform transaksi digital wajib menyediakan sistem reputasi (rating dan
review), garansi transaksi (escrow), dan mekanisme penyelesaian sengketa (dispute resolution) yang
transparan dan adil untuk meminimalisasi gharar dan melindungi konsumen (hifz al-mal) (Ismath Bacha
& Mirakhor, 2020).

Mata uvang kripto seperti Bitcoin dan Ethereum menimbulkan perdebatan sengit di kalangan
fuqaha kontemporer.Persoalan utama menyangkut apakah ia memenuhi syarat sebagai mal mutaqawwim
(harta bernilai yang diakui syariah) yang dapat menjadi objek transaksi (mal), alat tukar (thamaniyyah),
dan penyimpan nilai (store of value) (Salah & Ye, 2020). Penentang berargumen bahwa cryptocurrency:
(1) tidak memiliki underlying asset (‘ayn atau dayn) yang jelas, (2) sangat volatil sehingga lebih menyerupai
spekulasi (maysit) dan judi, (3) digunakan seringkali untuk aktivitas tetlarang (ashab al-haram), dan (4)
tidak dikeluarkan atau di-backup oleh otoritas moneter yang sah (sultah naqdiyyah) (DSN-MUI, 2021).
Sebaliknya, pendukung yang membolehkan dengan syarat berpendapat bahwa jika suatu aset kripto
memenuhi karakteristik teknis sebagai alat tukar (dapat diterima, portabel, tahan lama, terbatas) dan
digunakan untuk transaksi halal, serta memenuhi prinsip anti-riba dan gharar, maka ia dapat dianggap
sebagai mal (Ahmed, 2018). Namun, fatwa DSN-MUI No. 140/DSN-MUI/IX/2021 dengan tegas
menyatakan bahwa mata uang kripto sebagai mata uang (currency) adalah haram karena mengandung
gharar, dharar, dan maysir, tetapi sebagai aset/komoditi digital (digital asset) yang memenuhi syarat
sebagai mal mutagawwim dapat diperdagangkan dengan ketentuan sangat ketat (DSN-MUI, 2021).

Aplikasi keuangan teknologi(fintech) berbasis bunga, seperti pinjaman online (pinjol)
konvensional dengan bunga tinggi, jelas bertentangan dengan larangan riba yang tegas dalam Al-Qur’an:

(vvo sl g5 62 0 Yo
(“Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba”(QS. Al-Baqarah: 275)). Ayat lain
menegaskan:

(YYA 5l ixeb 258701 G0 o ot U 1335 a0 L 1T 2 Gl

(“Wahai orang-orang yang beriman!Bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan sisa riba (yang

belum dipungut) jika kamu orang beriman” (QS. Al-Bagarah: 278)). Fintech syariah harus dirancang

berdasarkan akad-akad yang sah seperti murabahah (jual-beli dengan margin), mudharabah (bagi hasil),

mudarabah (penyertaan modal), ijarah (sewa), atau qgard al-hasan (pinjaman kebajikan tanpa bunga)

(Wardi, 2019). Tantangannya adalah mengonversi model bisnis berbasis bunga menjadi berbasis bagi hasil

atau jual beli yang memerlukan struktur akad dan dokumentasi yang lebih kompleks serta pengawasan

syariah (shariah governance) yang kuat untuk mencegah penyamaran riba (riba al-nast’ah) dalam bentuk
fee atau charge yang tetap dan pasti di muka (Usmani, 2020).

4 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

Media Sosial dan Etika Digital: Reinterpretasi Konsep Hifz al-‘Irdh, al-‘Aql, dan al-Nafs

Media sosial telah menjadi ruang publik baru yang memiliki pengaruh luar biasa terhadap opini
publik,kohesi sosial, dan keamanan nasional. Penyebaran berita bohong (hoax), disinformasi, dan ujaran
kebencian (hate speech) bukan hanya pelanggaran etitka umum, tetapi juga pelanggaran serius terhadap
magqasid syariah, khususnya petlindungan akal (hifz al-‘aql) dan jiwa (hifz al-nafs) dalam makna kolektif
(Alwani, 2016). Hoaks merusak kemampuan publik untuk berpikir jernih dan membuat keputusan
berdasarkan fakta, sehingga merusak hifz al-‘agl. Sementara itu, ujaran kebencian dapat memicu konflik,
kekerasan, dan perpecahan yang mengancam keselamatan jiwa dan kehormatan kolektif (hifz al-nafs wa
al-‘irdh). Al-Qur’an memberikan panduan sangat jelas:

°

i G e 10 a8 g s a0 18 1 5.6 80 O T 0 @i
('\ :Q‘ﬁé“):ﬂ-ﬁ?ﬁ

(“Hai orang-orang yang beriman,jika datang kepadamu orang fasik membawa suatu berita, maka
periksalah dengan teliti, agar kamu tidak menimpakan suatu musibah kepada suatu kaum tanpa
mengetahui keadaannya yang menyebabkan kamu menyesal atas perbuatanmu itu” (QS. Al-Hujurat: 6)).
Nabi SAW juga bersabda:

(ploms oly) & G G 032 3 0 el 2

“Cukuplah seseorang dikatakan pendusta jika ia menceritakan semua yang ia dengar” (HR.
Muslim, 2006, No. 5)). Oleh karena itu, literasi digital dan verifikasi informasi (tabayyun) menjadi
kewajiban agama (fard ‘ayn) di era digital untuk mencegah kerusakan (mafsadah) yang lebih besar (Ibn
Ashur, 2000).

Konsep privasi dalam Islam sangat dijunjung tinggitercermin dalam larangan memata-matai
(tajassus), masuk rumah tanpa izin, dan menyebarkan aib orang lain. Allah SWT berfirman: | a3 Y3
(VY :&laall) (“Dan janganlah kamu memata-matai” (QS. Al-Hujurat: 12)). Praktik pengumpulan (data
mining), analisis, dan penjualan data pribadi tanpa izin yang sadar (informed consent) oleh platform digital
merupakan bentuk modern dari tajassus dan pelanggaran terhadap hak individu untuk menjaga
kehormatan (hifz al-Girdh) dan rahasia pribadi (hifz al-sitr) (Kamali, 2015). Dalam fikih, rahasia dan
kondisi privat seseorang termasuk dalam haqq al-adami (hak individu) yang dilindungi. Kebocoran data
yang mengakibatkan kerugian finansial atau reputasi juga dapat dikategorikan sebagai bentuk kerusakan
(darar) yang dilarang oleh kaidah fikih: 3l = ¥3 5<a ¥ (“Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan
tidak boleh membahayakan orang lain”) (Al-Suyuti, n.d.). Regulasi seperti General Data Protection
Regulation (GDPR) secara substansial sejalan dengan prinsip-prinsip Islam dalam melindungi privasi,
meskipun perlu diintegrasikan dengan nilai-nilai etika Islam yang lebih holistik (Mohamed, 2017).

Ghibah(menggunjing) didefinisikan sebagai menyebutkan sesuatu tentang saudaramu yang ia
tidak suka. Allah SWT menggambarkannya dengan sangat keras:

(11 o) 8522885 5 s o 28 31 288 & iats iRt 2 %y

(“Dan janganlah ada di antara kamu yang menggunjing sebagian yang lain. Apakah ada di antara
kamu yang suka memakan daging saudaranya yang sudah mati? Tentu kamu merasa jijik” (QS. Al-Hujurat:
12)). Di media sosial, ghibah dan fitnah memiliki skala amplifikasi yang dahsyat, mencapai ribuan orang
dalam hitungan menit, dan meninggalkan jejak digital (digital footprint) yang permanen. Dampaknya
terhadap kehormatan korban (hifz al-‘irdh) bisa jauh lebih berat dan sulit dipulihkan dibandingkan di
dunia fisik. Cyberbullying juga merupakan bentuk kezaliman (zZulm) baru yang dapat menyebabkan
trauma psikologis berat, bahkan bunuh diri—sebuah pelanggaran nyata terhadap hifz al-nafs. Tanggung
jawab hukum (daman) tidak hanya pada pelaku utama, tetapi juga pada pihak yang menyebarkan (share),
menyukai (like), atau bahkan diam melihat kemungkaran tanpa upaya mengingatkan sesuai
kemampuannya, berdasarkan prinsip amar ma’ruf nahi munkar (Qaradawi, 1996).

Artificial Intelligence dan Otomatisasi: Tantangan terhadap Konsep Niat, Keadilan, dan
Tanggung Jawab Hukum

Penggunaan Kecerdasan Buatan(Artificial Intelligence / Al) dalam perdagangan algoritmik

(algorithmic trading), analisis kredit (credit scoring), dan underwriting asuransi syariah menimbulkan

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 5



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

kekhawatiran baru tentang gharar dan ketidakadilan. Jika algoritma yang digunakan bersifat “black box”
(tidak transparan dan tidak dapat dijelaskan), maka keputusan yang dihasilkannya mengandung
ketidakpastian yang tidak dapat dipertanggungjawabkan (gharar fahish) (Danaei, 2022). Dalam konteks
keuangan syariah, semua syarat dan ketentuan dalam akad harus jelas (wudah) dan diketahui (‘ilm) oleh
para pihak. Oleh karena itu, prinsip explainable AI (XAI) atau transparent Al menjadi prasyarat syariah
untuk memastikan tidak ada unsur penipuan atau ketidakpastian yang merusak akad. Selain itu, bias dalam
data pelatihan (training data bias) dapat menyebabkan Al mendiskriminasi kelompok tertentu dalam
pemberian pembiayaan, yang bertentangan dengan prinsip keadilan (‘adl) dalam Islam:

(3 s mdotes s J3ddy 226 a &y

(“Sesungguhnya Allah menyuruh(kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan...” (QQS. An-Nahl: 90))
(Al-Aidaros et al., 2022).

Pengembangan Al yang dapat menghasilkan fatwa atau analisis hukum Islam(automated figh atau

fatwa bots) menimbulkan pertanyaan teologis dan hukum yang mendalam. Pertama, apakah “fatwa” yang

dihasilkan mesin, yang tidak memiliki niat (niyyah) untuk beribadah atau mencari keridhaan Allah, dapat
dianggap sah? Niat adalah syarat fundamental dalam ibadah dan muamalah menurut hadis:

oy Jusd &
(“Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niatnya” (HR. Al-Bukhari, 1999, No. 1)).

Kedua, siapa yang bertanggung jawab (al-daman) secara hukum jika Al memberikan fatwa yang salah
sechingga menyebabkan kerugian pengguna? Apakah tanggung jawab berada pada pengembang algoritma

(developer), pemilik platform, atau pengguna akhir? Prinsip fikih menyatakan: 2 5:;}\3 S (Tanggung

jawab ganti rugi ada karena kompensasi) dan g\-f»ja-SLj }C‘J’;‘ (Hasil usaha timbul dari tanggung jawab) (Al-

Suyuti, n.d.). Ini menuntut kerangka regulasi yang jelas tentang liability dalam penggunaan Al untuk
keputusan hukum dan keagamaan (Ali & Khan, 2021). Al seharusnya hanya menjadi alat bantu (wasilah)
untuk mujtahid atau mufti manusia, bukan menggantikan peran mereka sepenuhnya, karena ijtihad
memerlukan pemahaman konteks, kebijaksanaan (hikmah), dan rasa tanggung jawab di hadapan Allah
yang hanya dimiliki manusia berakal (mukallaf).

Teknologi deepfake yang menggunakan Al untuk membuat video atau audio palsu yang sangat
realistis mewakili ancaman eksistensial terhadap kebenaran (haqq), kepercayaan sosial, dan kehormatan.
Penggunaannya untuk membuat konten fitnah, pornografi balas dendam (revenge porn), atau
memanipulasi pernyataan publik figur adalah kejahatan besar dalam perspektif Islam. Ini secara langsung
menyerang petlindungan keturunan (hifz al-nasl), kehormatan (hifz al-irdh), dan akal (hifz al-‘aql).
Hukum Islam sangat keras terhadap pemalsuan dan penyebaran kebohongan. Nabi SAW bersabda
tentang fitnah:

(ke ize) LB ) eodi 5ond) O3 o2l ) s IS0 )
(“Sesungguhnya dusta membawa kepada kefajiran, dan kefajiran membawa ke neraka”
(Muttafaqun ‘Alaih)). Regulasi teknologi dan hukum pidana yang mampu menjangkau pelaku deepfake
menjadi keharusan untuk mencegah kerusakan masif yang ditimbulkannya (Belkhir et al., 2021).
Problematika hukum Islam di era digital memperlihatkan ketegangan dinamis antara kemapanan
teks-teks fikih klasik dan realitas teknologi yang terus bergerak.Analisis menunjukkan bahwa banyak
masalah baru ini tidak dapat diselesaikan hanya dengan pencarian hukum parsial (al-far’iyyah), tetapi
memerlukan pendekatan maqasid syariah yang holistik. Petlindungan agama (hifz al-din), jiwa (al-nafs),
akal (al-‘aql), keturunan (al-nasl), dan harta (al-mal)—yang dikenal sebagai al-darariyyat al-khams—harus
menjadi kompas utama dalam menilai dan menyusun regulasi terhadap teknologi digital (Audah, 2007).
Ijtihad kolektif (ijjtihad jama’) melalui lembaga fatwa dan otoritas syariah yang memahami teknologi
menjadi sebuah keharusan. Selain itu, pendidikan literasi digital yang dijiwai nilai-nilai akhlak Islam (akhlaq
al-internet atau cyber-ethics) harus menjadi prioritas bagi umat. Dengan demikian, hukum Islam dapat
tetap relevan, tidak hanya sebagai sistem norma reaktif, tetapi sebagai panduan proaktif yang

6 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

membimbing umat manusia untuk memanfaatkan kemajuan digital dengan tetap berada dalam koridor
keadilan, kemaslahatan, dan ketakwaan kepada Allah SWT. Wallahu a’lam bish-shawab.
Analisis Ijtihad Kontemporer Terhadap Problematika Digital

Era digital telah melahirkan kompleksitas problematika baru yang belum terantisipasi dalam teks-
teks otoritatif Islam klasik(Al-Qur’an dan Sunnah). Problematika seperti transaksi aset kripto, keabsahan
kontrak cerdas (smart contract), tanggung jawab hukum kecerdasan buatan (artificial intelligence), serta
dinamika interaksi sosial di ruang maya, menuntut respons hukum yang dinamis, kontekstual, dan
substantif (Ramadan, 2018). Dalam merespons hal ini, para ulama dan pemikir hukum Islam (mujtahid)
kontemporer melakukan revitalisasi dan optimalisasi seperangkat metode ijtihad, baik yang bersifat
mandiri (infiradi) maupun kolektif (jama‘l), untuk menghasilkan keputusan hukum (fatwa) yang tetap setia
pada ruh syariat (maqasid al-shariah) namun relevan dengan tantangan zaman. Bab ini menganalisis
secara mendalam metode-metode ijtihad kontemporer yang dioptimalkan, penerapan kerangka maqasid
al-shari‘ah sebagai pisau analisis sentral, serta peran strategis lembaga fatwa dalam mengarungi gelombang
disruptif teknologi digital.

Untuk menjawab problematika digital yang multidimensi,para mujtahid kontemporer tidak hanya
mengandalkan metode tunggal, tetapi mengoptimalkan dan mengombinasikan berbagai perangkat
metodologis (adillah ijtihadiyyah) dengan pendekatan yang lebih kolaboratif dan interdisipliner. Pertama,
Ijtihad Jama‘T (Kolektif) telah menjadi kebutuhan mutlak. Kompleksitas teknis dari produk digital—mulai
dari algoritma, blockchain, hingga sistem keamanan siber—mensyaratkan kolaborasi antara fuqaha (ahli
hukum Islam), ahli teknologi, ekonom, dan ilmuwan sosial (Dahlen, 2003). Ijtthad model ini
meminimalisir subjektivitas dan kesalahan interpretasi dari seorang mujtahid tunggal. Keberadaan
lembaga seperti Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) di Indonesia atau Islamic
Figh Academy (IFA) di tingkat Organisasi Kerjasama Islam (OKI) merupakan perwujudan institusional
dari metode ini, di mana keputusan hukum dihasilkan melalui musyawarah panel ahli multidisiplin
(Hosen, 2020).

Kedua, Qiyas Modern (Analogis Kontemporer) tetap menjadi instrumen vital. Para ulama
menganalogikan (ilhaq) kasus baru digital dengan kasus lama (asl) yang telah memiliki ketetapan hukum,
dengan mencari kesamaan ‘illat (ratio legis). Misalnya, e-wallet atau dompet digital dianalogikan ke dalam
beberapa akad klasik, seperti hawalah (pengalihan utang-piutang) atau wakalah bi al-istithmar (perwakilan
dengan investasi), dengan melakukan modifikasi dan penyesuaian syarat dan rukunnya untuk lingkungan
digital yang tanpa batas geografis (Hasan, 2019). Prinsip ini berlandaskan pada kaidah umum:

w2 L Jsu) Ay oaatddl 3 1Y)

“Hukum asal dalam muamalah adalah boleh,kecuali ada dalil yang mengharamkannya” (Al-Suyuti,

n.d.).

Ketiga, Maslahah Mursalah (Kemaslahatan yang Tidak Disebutkan Secara Eksplisit) menjadi
landasan argumentasi bagi banyak inovasi. Kemaslahatan yang dijaga (maqsud) dalam transaksi
elektronik, seperti keamanan, kecepatan, dan kepastian hukum, dianggap sejalan dengan tujuan syariat
menjaga harta (hifz al-mal). Oleh karena itu, instrumen seperti tanda tangan digital (digital signature) dan

otentikasi biometrik difatwakan boleh untuk mewujudkan kemaslahatan tersebut, meskipun bentuk
fisiknya tidak dikenal di masa Nabi (Audah, 2014). Landasannya adalah firman Allah SWT:

880 At ol ) 30 B0 15 14T Gl il g

“Wahai orang-orang yang beriman!Apabila kamu melakukan utang piutang untuk waktu yang

ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya...” (QS. Al-Bagarah: 282). Ayat ini dipahami melegitimasi
setiap bentuk pencatatan transaksi yang memberikan kepastian, termasuk dalam bentuk digital.

Keempat, Sadd al-Dharai’ (Menutup Jalan Kemudharatan) diterapkan secara preventif. Prinsip ini

memandang bahwa sesuatu yang pada dasarnya mubah (boleh) dapat dihukumi haram atau dibatasi jika

menjadi jalan (dzari‘ah) menuju kerusakan (mafsadah). Fatwa yang melarang atau menyikapi dengan

sangat hati-hati terhadap transaksi mata uang kripto (cryptocurrency) jenis tertentu, seperti yang bersifat
spekulatif tinggi, adalah penerapan prinsip ini. Volatilitas ekstrem dan ketiadaan underlying asset yang

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 7



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

jelas dinilai dapat mengarah pada praktik perjudian (maisir) dan ketidakadilan, sehingga perlu ditutup
jalannya (DSN-MUI, 2021).

Kerangkamaqasid al-shari‘ah (tujuan-tujuan universal syariat), khususnya lima kebutuhan dasar
(al-daruriyyat al-khams), telah berevolusi menjadi paradigma utama dalam ijtihad kontemporer. Setiap
inovasi digital tidak hanya dinilai dari kesesuaian formalnya (Surah) dengan akad-akad klasik, tetapi lebih
substantif pada kontribusinya terhadap pencapaian maqasid (Jasser Auda, 2008). Dalam Fintech Syariah,
pengembangannya tidak sekadar untuk menghindari riba. Tujuannya diperluas untuk mencapai inklusi
keuangan (hifz al-mal dan hifz al-nafs), mendorong keadilan distributif (hifz al-‘adl), serta
memberdayakan masyarakat kecil. Platform crowdfunding syariah (Sanduq al-taqa‘ud), misalnya,
diarahkan untuk merealisasikan solidaritas sosial (takaful), yang merupakan turunan dari tujuan menjaga
keturunan dan kehormatan (hifz al-nasl wa al-‘irdh) dalam bentuk kesejahteraan kolektif.

Pada Regulasi Media Sosial, aturan-aturan yang melarang penyebaran berita bohong (hoax) dan
ujaran kebencian (hate speech) dianalisis melalui lensa maqasid. Praktik tersebut dinilai mengancam hifz
al-‘agl (menjaga akal dari informasi palsu dan racun pemikiran), hifz al-din (menjaga kesucian agama dari

fitnah dan perpecahan), serta hifz al-nasl (menjaga harmoni sosial dan keutuhan masyarakat). Nabi
Muhammad SAW bersabda:

c—“‘”\«‘Ji’vﬂi 3 68 gy &

“Cukuplah seseorang dikatakan pendusta jika ia menceritakan segala yang ia dengar”(HR.
Muslim). Hadis ini menjadi dasar etika dalam menyaring dan menyebarkan informasi di dunia digital.

Untuk Etika Kecerdasan Buatan (Al), analisis maqasid menjadi sangat krusial. Pengembangan Al
harus mempertimbangkan: 1) Hifz al-‘Aql: Al harus menjadi alat bantu pengambilan keputusan, bukan
pengganti akal dan pemikiran kritis manusia, agar tidak terjadi atrofi intelektual. 2) Hifz al-Trdh: Sistem
Al yang mengumpulkan dan menganalisis data pribadi harus dirancang dengan prinsip privasi (sirriyyah)
dan keamanan data yang ketat. 3) Hifz al-Nafs: Pengembangan lethal autonomous weapons (senjata
otonom mematikan) harus dibatasi karena melanggar prinsip menjaga nyawa dan menyerahkan keputusan
hidup-mati sepenuhnya kepada algoritma non-manusia (Almatared & Almutairi, 2023).

Lembaga fatwa berperan sebagai motor penggerak ijtihad kolektif yang terlembaga.Di Indonesia,
DSN-MUI telah menjadi aktor kunci dengan menerbitkan puluhan fatwa terkait keuangan digital (seperti
uang elektronik, fintech peer-to-peer lending syariah), asuransi syariah digital, dan pedoman etika
bermedia sosial (DSN-MUI, 2016, 2021). Peran ini vital untuk memberikan kepastian hukum dan
perlindungan syariah bagi konsumen Muslim. Tantangan utama yang dihadapi adalah kesenjangan
kecepatan (speed gap) antara laju perubahan teknologi yang eksponensial dan proses kajian fatwa yang
secara alamiah hati-hati, bertahap, dan memerlukan pembahasan mendalam. Proses ijtthad kolektif yang
melibatkan banyak pihak dan tahapan validasi seringkali tidak selincah perkembangan startup teknologi
(Hasan, 2020).

Peluang ke depan terletak pada dua hal. Pertama, kolaborasi global antar lembaga fatwa seperti
IFA, DSN-MUI, dan lembaga sejenis di negara lain untuk menyusun standar dan prinsip-prinsip umum
(al-qawa‘id al-kulliyyah) hukum Islam di dunia digital yang harmonis, guna mengantisipasi borderless
nature teknologi. Kedua, kolaborasi interdisipliner ekstensif dengan para engineer, developer, dan praktisi
teknologi sejak fase desain (Sharia by Design). Konsep ini mengedepankan internalisasi prinsip-prinsip
syariah ke dalam arsitektur kode program (code is law) dan model bisnis sejak awal, sehingga produk
teknologi lahir secara organik sesuai dengan etika Islam, bukan sekadar dilakukan pensyarahannya setelah
produk jadi (Zulkifli, 2022). Pendekatan ini sejalan dengan semangat ijtihad preventif (al-ijtihad al-wiqa‘)
yang lebih efektif daripada sekadar responsif.

CONCLUSION

Ijitihad kontemporer merupakan sebuah keniscayaan dalam merespons kompleksitas
problematika hukum Islam di era digital. Karakter utama ijtithad ini terletak pada pendekatannya yang
bersifat kolektif (;tihad jama ‘i), interdisipliner, serta berorientasi pada magasid al-shari‘ah sebagai kerangka

8 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

normatif dan etis. Pendekatan tersebut memungkinkan hukum Islam untuk tetap relevan, adaptif, dan
responsif terhadap perkembangan teknologi digital yang terus berlangsung. Problematika hukum Islam
di era digital terbukti sangat luas dan multidimensional, mencakup aspek mu‘amalah maliyah seperti
transaksi digital dan eryptocurrency, aspek akblag dalam penggunaan media sosial, hingga persoalan ontologis
hukum terkait tanggung jawab dan otonomi sistem kecerdasan buatan. Persoalan mendasar yang sering
muncul berkaitan dengan tingginya tingkat ketidakpastian (gharar), potensi pelanggaran hak, serta risiko
kemudaratan (mafsadah) yang bersifat sistemik dan masif apabila tidak diantisipasi secara tepat.

Hasil kajian menunjukkan bahwa metode-metode ijtthad kontemporer—seperti zi#zhad jama ', qiyas
modern, maslahah mursalah, dan sadd al-dhara’i—apabila diterapkan dalam bingkai magasid al-shari‘ah yang
meliputi perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, mampu memberikan solusi hukum yang
dinamis, relevan, dan substantif. Dalam kerangka ini, hukum Islam tidak semata-mata menilai bentuk
formal (s#rah) suatu praktik digital, melainkan lebih menekankan pada substansi, makna, serta dampak
nyata (7a‘na dan athar) yang ditimbulkannya bagi kemaslahatan umat.

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini merekomendasikan perlunya penguatan metodologi
melalui pengembangan kerangka wsil/ alfigh digital yang lebih sistematis dan operasional dengan
mengintegrasikan ilmu komputer, etika teknologi, dan pendekatan magasidi. Selain itu, kolaborasi lintas
disiplin antara ulama syariah, ilmuwan teknologi, regulator, dan praktisi industri perlu dilembagakan
dalam forum tetap guna mengembangkan anticipatory figh yang mampu merespons isu-isu baru sejak dini.
Edukasi publik juga menjadi agenda penting untuk meningkatkan literasi digital syariah agar masyarakat
tidak hanya menjadi pengguna pasif, tetapi mampu memilih dan memanfaatkan teknologi sesuai dengan
prinsip-prinsip Islam. Di samping itu, lembaga fatwa dan otoritas keuangan syariah diharapkan bersikap
lebih proaktif dalam merumuskan pedoman umum (guidelines) yang dapat dijadikan acuan oleh
pengembang teknologi, sehingga hukum Islam tidak hanya bersifat reaktif, tetapi turut berperan dalam
mengarahkan inovasi digital menuju kemaslahatan yang berkelanjutan.

BIBLIOGRAPHY

Al-Amidi, S. A. (2003). Al-Thkam fi Usal al-Ahkam. Dar al-Samif.
Al-Bukhari, M. I. (2002). Sahih al-Bukhari. Dar Tawq al-Najah.
Al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usal. Dar al-Hadith.

Al-Qaradawi, Y. (2001). Al-Ijtthad al-Mu‘asir bayna al-Indibat wa al-Infirat. Dar al-Tawzi® wa al-Nasyr al-
Islamiyyah.

Al-Syatibi, I. (2003). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah. Dar Ibn ‘Affan.

Auda, J. (2008). Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. International Institute of
Islamic Thought.

DSN-MUL (2021). Fatwa No: 140/DSN-MUI/IX/2021 tentang Pedoman Penyelenggaraan Transaksi Aset
Kripto (Crypto Asset). Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia.

Hasan, A. (2019). Figh Muamalah Kontemporer: Tinjauan Historis, Teoritis, dan Praktis. Rajawali Pers.
Muslim, I. H. (2006). Sahth Muslim. Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi.
Ramadan, T. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford University Press.

Zulfikar, E. (2022). Hukum Islam di Era Disrupsi Digital: Tantangan dan Peluang. Kencana.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 9



