
Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 16 

     
 
 
Konsep Negara Hukum dalam Perspektif Siyasah Syar‘iyyah 
 
Fudholi Sandra  
Sekolah Tinggi Ilmu Hukum, Lumajang, Indonesia 
Email: fudhol123@gmail.com 
 
 
 
Received: November 20, 2025.  Accepted: Desember 27, 2025.  Published: January 10, 2026 

ABSTRACT 
 

The discourse on the rule of law (rechtsstaat) has become a universal paradigm of modern governance. In Islam, 

this concept finds its unique foundation in Siyasah Syar‘iyyah—the doctrine of state governance in accordance 

with the spirit and maqasid (objectives) of sharia. This study is important for building a constructive dialectic 

between modern constitutional principles and Islamic intellectual heritage. This study aims to analyze the 

construction of the concept of the rule of law from the perspective of Siyasah Syar'iyyah, outline its basic principles, 

examine its historical implementation, and its relevance in the context of the modern state. Using a normative legal 

research method through a fiqh siyasah approach, this study examines primary texts (the Qur'an, Sunnah), classical 

works, and contemporary literature. The findings of this study explain that the rule of law in Siyasah Syar'iyyah is 

built on the following pillars: the supremacy of Sharia as the highest law, substantive justice ('adalah), deliberation 

(shura), equality before the law, protection of human rights (maqasid al-shari'ah), and accountability of rulers. The 

Medina Charter and the practices of the Khulafaur Rasyidin serve as historical evidence of its implementation. 

This concept offers a unique integration between fixed divine law (tsawabit) and dynamic policies (mutaghayyirat), 

which is relevant for enriching modern constitutional systems. 

 

Keywords: Rule of Law, Siyasah Syar‘iyyah, Maqasid al-Shari‘ah, Justice (‘Adalah), Normative Research, Fiqh 

Siyasah. 

 

ABSTRAK ~12pt, GARAMOND-TEBAL-KAPITAL-ITALIC 
Diskursus negara hukum (rechtsstaat, rule of law) telah menjadi paradigma universal tata kelola modern. Dalam Islam, 

konsep ini menemukan fondasi khas dalam Siyasah Syar‘iyyah—doktrin pengelolaan negara selaras dengan semangat dan maqasid 
(tujuan) syariat. Kajian ini penting untuk membangun dialektika konstruktif antara prinsip ketatanegaraan modern dengan 
khazanah intelektual Islam. Dalam penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konstruksi konsep negara hukum perspektif Siyasah 
Syar‘iyyah, menguraikan prinsip dasarnya, mengkaji implementasi historis, serta relevansinya dalam konteks negara modern. Dengan 
metode penelitian normative secara yuridis melalui pendekatan fikih siyasah, mengkaji teks primer (Al-Qur’an, Sunnah), karya 
klasik, dan literatur kontemporer. Temuan dalam penelitian ini yakni menjelaskan bahwa negara hukum dalam Siyasah Syar‘iyyah 
dibangun atas pilar: supremasi syariat sebagai hukum tertinggi, keadilan substantif (‘adalah), musyawarah (shura), persamaan di 
depan hukum, perlindungan hak asasi manusia (maqasid al-shari‘ah), dan akuntabilitas penguasa. Piagam Madinah dan praktik 
Khulafaur Rasyidin menjadi bukti historis implementasinya. Konsep ini menawarkan integrasi unik antara hukum ilahi yang tetap 
(tsawabit) dan kebijakan dinamis (mutaghayyirat), relevan untuk memperkaya sistem ketatanegaraan modern. 
 
Kata Kunci: Negara Hukum, Siyasah Syar‘iyyah, Maqasid al-Shari‘ah, Keadilan (‘Adalah), Penelitian Normatif, Fiqh Siyasah. 
 

INTRODUCTION ~12pt, GARAMOND-BOLD-CAPITAL 
Konsep negara hukum merupakan fondasi fundamental dalam arsitektur politik dan 

ketatanegaraan modern, berfungsi sebagai rambu pembatas kekuasaan sekaligus penjamin hak-hak warga 
negara (Dicey, 1885). Dalam tradisi Barat, gagasan negara hukum berkembang dalam dua model utama: 
Rechtsstaat yang berakar pada Eropa Kontinental dengan penekanan pada legalitas formal dan struktur 
negara, serta Rule of Law yang lahir dari tradisi Anglo-Saxon dengan fokus pada keadilan prosedural dan 
pembatasan kekuasaan arbitrer (Neumann, 1986). Keduanya berdiri di atas fondasi filosofis sekuler-

 
Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) January 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 17 

antroposentris, sehingga melahirkan pertanyaan kritis mengenai kompatibilitas dan keberadaan konsep 
serupa dalam khazanah hukum Islam. 

Dalam konteks ini, disiplin Siyasah Syar‘iyyah menghadirkan ruang jawab yang bersifat substantif 
dan operasional. Siyasah Syar‘iyyah bukan sekadar ilmu tata negara Islam yang bersifat normatif, melainkan 
kerangka etik-filosofis yang menegaskan bahwa setiap kebijakan dan pengelolaan negara harus selaras 

dengan nilai, semangat, dan tujuan (maqāṣid) syariat, meski tidak terikat secara rigid pada teks partikular 
(Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1973). Dengan demikian, Siyasah Syar‘iyyah memiliki potensi untuk 
memberikan perspektif transendental–etis yang dapat melengkapi paradigma negara hukum sekuler, 
terutama dalam menjawab problem keadilan substantif, legitimasi moral kekuasaan, dan bahkan krisis 
lingkungan kontemporer (Kamali, 2011). 

Meski kajian tentang Islam dan negara telah banyak dilakukan, terdapat kesenjangan 
epistemologis dalam literatur yang ada. An-Na’im (2008) menekankan urgensi sekularisasi demi menjaga 
otentisitas agama, sementara Hallaq (2013) pesimis terhadap kompatibilitas negara modern dengan 
epistemologi hukum Islam. Kajian Kamali (2011) menunjukkan titik temu antara pemerintahan Islam dan 
prinsip konstitusionalisme modern, sedangkan Salim (2008) menyoroti dinamika politik hukum Islam di 
Indonesia. Namun, belum terdapat kajian yang secara sistematis dan eksplisit memetakan konstruksi 
negara hukum modern ke dalam kerangka Siyasah Syar‘iyyah dengan mengintegrasikan pendekatan 

maqāṣid sebagai lensa analisis utama. Research gap inilah yang menegaskan kebutuhan penelitian ini. 
Berangkat dari urgensi teoretis dan praktis tersebut, penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi 

konsep negara hukum dalam perspektif Siyasah Syar‘iyyah melalui analisis historis–normatif dan kajian 
sumber primer, mengidentifikasi prinsip-prinsip fundamentalnya, serta menguji relevansinya dalam 
konteks negara bangsa modern yang plural, khususnya Indonesia yang berlandaskan Pancasila. Secara 
teoretis, penelitian ini berkontribusi bagi pengembangan teori hukum tata negara Islam yang integratif 
dan bagi penguatan wacana politik Islam kontemporer; sedangkan secara praktis, penelitian ini 
menawarkan kerangka etika publik yang dapat menjadi acuan bagi perumus kebijakan, praktisi hukum, 
dan masyarakat sipil dalam mendorong pemerintahan yang bersih, adil, dan akuntabel. 
 
METHOD  

Penelitian ini menggunakan metode penelitian hukum normatif (normative legal research), yakni 
penelitian yang berfokus pada penemuan asas, norma, doktrin, dan prinsip hukum sebagai basis analisis 
(Marzuki, 2017). Pendekatan utama yang digunakan adalah pendekatan fiqh siyasah (yurisprudensi politik 

Islam) serta pendekatan maqāṣidī yang menitikberatkan pada tujuan-tujuan syariat dalam menilai substansi 
dan operasionalisasi konsep negara hukum. Data penelitian dihimpun melalui studi kepustakaan (library 
research) dengan dua jenis sumber utama. Sumber primer berupa teks-teks otoritatif: Al-Qur’an, Hadis 

Nabi, serta karya-karya klasik dalam bidang siyasah, seperti al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah (al-Māwardī), al-
Siyāsah al-Shar‘iyyah (Ibn Taymiyyah), dan I‘lām al-Muwaqqi‘īn (Ibn Qayyim al-Jawziyyah). Sumber sekunder 
mencakup buku, jurnal ilmiah, dan artikel yang relevan dengan teori negara hukum, hukum tata negara, 
filsafat hukum Islam, serta studi Islam kontemporer. 

Teknik analisis data dilakukan melalui content analysis untuk membaca dan mengelompokkan tema-
tema hukum dalam teks, analisis hermeneutis untuk menafsirkan sumber syariat dan karya klasik secara 
kontekstual sesuai kebutuhan zaman, serta analisis komparatif guna membandingkan konstruksi negara 
hukum perspektif Siyasah Syar‘iyyah dengan model Rule of Law dan Rechtsstaat dalam tradisi Barat. Seluruh 
analisis dilakukan secara kualitatif dan bersifat deskriptif-analitis, bertujuan menghasilkan rekonstruksi 
konseptual yang koheren, kritis, dan aplikatif bagi ketatanegaraan modern. 

 
RESULTS AND DISCUSSION  
Evolusi Konsep Rechtsstaat dan Rule of Law 

Inti dari negara hukum adalah pengakuan bahwahukum menempati posisi tertinggi, bukan 
kekuasaan atau individu. Konsep Rechtsstaat yang dicetuskan kaum liberal Jerman abad ke-19 (seperti 
Friedrich Julius Stahl) menekankan tiga unsur: (1) Legalitas (gesetzmäßigkeit): setiap tindakan pemerintah 
harus berdasar hukum positif; (2) Pembagian Kekuasaan (gewaltenteilung) untuk mencegah pemusatan; 
(3) Perlindungan Hak melalui peradilan administrasi dan konstitusi (Neumann, 1986). Sementara Rule of 
Law dalam tradisi A.V. Dicey (1885) mengandung tiga makna: (1) Supremasi hukum, sehingga tidak ada 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 18 

hukuman tanpa pelanggaran hukum; (2) Persamaan di depan hukum; (3) Konstitusi tumbuh dari hak-hak 
individu yang diputuskan pengadilan, bukan sebaliknya. Perkembangan mutakhir mengarah pada Rule of 
Law substantif yang mensyaratkan hukum itu sendiri harus adil dan memenuhi standar HAM (Raz, 1977). 
Konsep ini kemudian berevolusi menjadi konstitusionalisme, yaitu pembatasan kekuasaan melalui 
konstitusi tertulis yang kaku, dengan mahkamah konstitusi sebagai pengawalnya (Strong, 2010). Poin 
kritisnya adalah, meski efektif membatasi kekuasaan, konsep Barat ini sering berdiri di atas pemisahan 
hukum dan moral (positivisme hukum), atau moral sekuler, yang dapat mengabaikan dimensi keadilan 
transendental. 

Secara bahasa,siyasah berarti pengurusan, kepemimpinan, atau policy. Syar‘iyyah berarti sesuai 
syariat. Secara istilah, para ulama mendefinisikannya sebagai: "Tindakan yang mendekatkan manusia pada 
kemaslahatan (shalah) dan menjauhkannya dari kerusakan (fasād), meski tidak secara spesifik ditetapkan 
oleh Rasulullah SAW." (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1973, hlm. 16). Definisi ini menunjukkanfleksibilitas 
dan orientasi pada tujuan. Al-Mawardi (1982) melihatnya sebagai kebijakan yang menjamin keteraturan 
dunia dan agama. Ruang lingkupnya mencakup seluruh aspek kebijakan publik (al-siyasah al-‘ammah): 
dari sistem peradilan, keuangan (baitul mal), pertahanan, hingga hubungan internasional. Tujuannya yang 
paling fundamental adalah merealisasikan Maqasid al-Shari‘ah (Tujuan Syariat). Al-Ghazali (1993) 
merumuskan lima tujuan dasar (al-daruriyyat al-khams): perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Jadi, Siyasah Syar‘iyyah adalah 
metodologi governansi yang menggunakan instrumen hukum dan kebijakan untuk mencapai lima 
perlindungan tersebut, dengan tetap dalam koridor prinsip universal syariat. 

Dalam Islam,negara (dawlah) atau pemerintahan (imamah/khilafah) bukan tujuan, melainkan 
instrumen untuk menegakkan agama dan mewujudkan kemaslahatan dunia-akhirat. Kekuasaan 
dipandang sebagai amanah (kepercayaan) yang berat, bukan hak atau rampasan. Allah SWT berfirman: 

َ َ�ْمُركُُمْ أَنْ تُـؤَدُّوا الأَْمَاَ�تِ إِلىَٰ أَهْ  َّ�لِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَينَْ النَّاسِ أَنْ تحَْكُمُوا ِ"لْعَدْلِ إِنَّ ا  
“Sungguh, Allah menyuruhmu menyampaikan amanah kepada yang berhak menerimanya, dan 

apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaknya kamu menetapkannya dengan adil.” (QS. 
An-Nisa’: 58). 
Rasulullah SAW juga bersabda: 

 كُلُّكُمْ راَعٍ وكَُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ 
“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai pertanggungjawaban atas 

yang dipimpinnya.” (HR. Al-Bukhari dan Muslim). 
Dari dua sumber utama ini,terbangun relasi segitiga: (1) Kekuasaan adalah Amanah, (2) Amanah 

itu dipertanggungjawabkan kepada Allah dan rakyat (mas’uliyyah), (3) Pertanggungjawaban itu diukur 
dengan hukum syariat yang berkeadilan. Dengan demikian, hukum syariat berfungsi sebagai pengendali 
sekaligus panduan bagi kekuasaan. Negara tidak berdaulat secara absolut; kedaulatan tertinggi (siyadah) 
ada pada syariat, sedangkan negara sebagai pelaksana (sultan) yang mendapat mandat (tafwidh) dari umat 
melalui bai‘ah (kontrak sosial-religius). Model ini menawarkan konsep legitimasi yang unik: berasal dari 
bawah (rakyat) namun terikat pada parameter dari atas (syariat). 
Prinsip-Prinsip Negara Hukum dalam Perspektif Siyasah Syar‘iyyah 

Dalam Siyasah Syar‘iyyah,supremasi hukum memiliki dua lapisan: supremasi syariat sebagai 
sumber nilai tertinggi (siyadat al-shari‘ah), dan supremasi hukum positif yang tidak boleh bertentangan 
dengan syariat. Hukum positif (qanun) adalah derivasi operasional dari prinsip syariat untuk mengatur 

hal-hal baru. Konsep istiṣlāḥ (mencari kemaslahatan) dan maṣlaḥah mursalah (kemaslahatan yang tidak 
diatur teks) menjadi dasar pembentukannya (al-Ghazali, 1993). Prinsip ini mencegah kesewenang-
wenangan karena penguasa sendiri terikat hukum. Hadis Nabi sangat tegas: 

مُْ كَانوُا إِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشَّريِفُ تَـركَُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضَّعِ إِنمََّ  َّEَلَكُمْ أ يفُ أقَاَمُوا عَلَيْهِ الحَْدَّ ا أهَْلَكَ الَّذِينَ قَـبـْ  
“Sesungguhnya yang membinasakan umat sebelum kalian adalah bahwa apabila orang yang 

terhormat mencuri, mereka biarkan. Tetapi jika orang lemah mencuri, mereka tegakkan hukum.” (HR. 
Al-Bukhari dan Muslim). Ini adalah prinsip equality before the law yang sangat esensial. Ibnu Taimiyah (1963) 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 19 

menegaskan, ketaatan kepada penguasa hanya dalam hal kebaikan (ma‘ruf), dan syariatlah yang 
menentukan standar ma‘ruf tersebut. 

Keadilan(‘adalah) adalah poros utama syariat dan raison d'être negara Islam. Allah SWT 
memerintahkan: 
 

عَلَىٰ أنَْـفُسِكُمْ أوَِ الْوَالِدَيْنِ وَالأْقَْربِِينَ Pَ أيَُّـهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونوُا قَـوَّامِينَ ِ"لْقِسْطِ شُهَدَاءَ �َِِّ وَلَوْ   
“Wahai orang beriman, jadilah penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah, meski terhadap 

dirimu sendiri atau terhadap orang tua dan kerabat.” (QS. An-Nisa’: 135). 
Keadilan dalam Islam bersifat multi-dimensi:legal (prosedural dan substantif), distributif 

(ekonomi), sosial, dan restoratif. Ibnu Taimiyah (1963) bahkan menyatakan, “Allah menegakkan negara 
yang adil meski kafir, dan tidak menegakkan negara yang zalim meski muslim.” Ini menunjukkan keadilan 
sebagai nilai independen yang menjadi ukuran keberhasilan negara. Dalam Siyasah Syar‘iyyah, seluruh 
kebijakan harus diuji dengan parameter keadilan ini, yang secara operasional dijabarkan dalam Maqasid 
al-Shari‘ah. 

Prinsip persamaan ini adalah manifestasi konkret dari keadilan.Islam menolak segala diskriminasi 
berdasarkan suku, ras, atau status sosial dalam proses hukum. Pidato terakhir Nabi SAW menegaskan: 

 لعَِرَبيٍِّ عَلَى أَعْجَمِيٍّ وَلاَ لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبيٍِّ وَلاَ لأَِحمَْرَ عَلَى Pَ أيَُّـهَا النَّاسُ أَلاَ إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ وَإِنَّ أََ"كُمْ وَاحِدٌ، أَلاَ لاَ فَضْلَ 
 أَسْوَدَ وَلاَ أَسْوَدَ عَلَى أَحمَْرَ إِلاَّ ِ"لتـَّقْوَى

“Wahai manusia, Tuhanmu satu, nenek moyangmu satu. Tidak ada kelebihan Arab atas non-Arab, 
tidak pula non-Arab atas Arab; tidak yang merah atas hitam, tidak hitam atas merah, kecuali dengan 
ketakwaan.” (HR. Ahmad). 

Kisah Khalifah Ali yang berperkara setara dengan seorang non-Muslim di pengadilan adalah bukti 
historis yang sangat kuat dari prinsip ini(al-Mawardi, 1982). Dalam negara hukum perspektif Siyasah 
Syar‘iyyah, pengadilan harus benar-benar independen dan imparsial. Konsep HAM dalam Islam 
terintegrasi dalam kerangkaMaqasid al-Shari‘ah. Perlindungan lima hak dasar (al-daruriyyat al-khams) 
bukan hanya larangan pelanggaran (negative rights), tetapi juga kewajiban negara untuk memenuhinya 
(positive rights). Misalnya pertama, hak hidup (Hifz al-Nafs) yaitu dilindungi oleh larangan pembunuhan 
(QS. Al-An‘am: 151) dan dijadikan tujuan utama jihad adalah untuk menjaganya. Kedua, hak beragama 

(Hifz al-Din) yang dijamin oleh prinsip  ِين -Tidak ada paksaan dalam agama,” QS. Al“) لاَ إِكْراَهَ فيِ الدِّ

Baqarah: 256). Ketiga, hak milik (Hifz al-Mal) yaitu dilindungi oleh larangan pencurian dan ketentuan 
zakat untuk distribusi kekayaan. Keempat, hak martabat dan keturunan (Hifz al-Nasl) yaitu dilindungi oleh 
hukum pernikahan dan larangan perzinahan. Dan terakhir hak berpikir (Hifz al-‘Aql) yaitu dilindungi oleh 
larangan khamar dan segala yang merusak akal. Konsep ini lebih holistik karena menggabungkan hak 
individu dan tanggung jawab sosial,serta menghubungkan hak dengan kewajiban terhadap Tuhan (al-
Zuhayli, 1997). Musyawarah (shura) adalah prinsip utama pengambilan keputusan kolektif dalam hal-hal 
ijtihadiyah (yang tidak ada ketetapan nash qath‘i). Al-Qur’an memujinya: 

نـَهُمْ   وَأمَْرهُُمْ شُورَىٰ بَـيـْ
“Sedang urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka.” (QS. Asy-Syura: 38). 

Allah juga memerintahkan Nabi-Nya  

 وَشَاوِرْهُمْ فيِ الأَْمْرِ 
 “Dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu,” QS. Ali ‘Imran: 159). Jika Nabi yang 

mendapat wahyu masih diperintahkan bermusyawarah, apalagi penguasa setelahnya. Shura berfungsi 
sebagai mekanisme kontrol terhadap kekuasaan, mencegah otoritarianisme, dan memastikan kebijakan 
mencerminkan aspirasi dan kemaslahatan publik. Bentuk institusionalnya bisa berkembang sesuai zaman, 
seperti parlemen, dewan pakar, atau referendum. 

Penguasa dalam Islam bukan figur yang tak tersentuh.Konsep hisbah (amar ma‘ruf nahi munkar 
yang terlembagakan) dan nasihah (nasihat) adalah instrumen pengawasan. Rasulullah SAW bersabda: 
 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 20 

وَلِرَسُولهِِ وَلأِئَمَِّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ  الدِّينُ النَّصِيحَةُ، قُـلْنَا: لِمَنْ؟ قاَلَ: �َِِّ وَلِكِتَابهِِ   
“Agama adalah nasihat.” Kami bertanya, “Untuk siapa?” Beliau menjawab, “Untuk Allah, Kitab-

Nya, Rasul-Nya, para pemimpin Muslim, dan masyarakat umum.” (HR. Muslim). 
Nasihat kepada pemimpin adalah kewajiban.Bahkan, penguasa bisa digugat di pengadilan. Kisah 

Umar bin Khattab yang diingatkan oleh seorang wanita tentang batas mahar menjadi contoh akuntabilitas 

horizontal. Prinsip ini melahirkan konsep kekuasaan yang dipertanyakan (al-sulṭah al-mutasa’al ‘anhā) 
yang sangat relevan dengan sistem checks and balances modern. 
Implementasi Historis: Negara Hukum dalam Praktik Pemerintahan Islam Awal 

Pasca-hijrah ke Madinah, Nabi Muhammad SAW membangun sebuah entitas politik yang terikat 

oleh Piagam Madinah (Ṣaḥīfat al-Madīnah), sebuah dokumen berisi 47 pasal yang sering dianggap sebagai 
konstitusi tertulis pertama dalam sejarah Islam bahkan dalam sejarah dunia (al-Sallabi, 2004). Piagam ini 
menegaskan supremasi hukum dan kontrak sosial sebagai fondasi kehidupan bernegara, di mana 
perjanjian tertulis tersebut mengikat seluruh kelompok—baik Muslim dari berbagai suku, komunitas 

Yahudi, maupun kelompok lainnya—dalam satu kesatuan politik (ummah wāḥidah). Konsep kesetaraan 
dan keadilan ditegaskan melalui ketentuan bahwa setiap kelompok memiliki hak dan kewajiban yang sama 
di bawah hukum piagam; bahkan Pasal 40 menegaskan bahwa individu yang berbuat zalim hanya akan 
merugikan diri dan keluarganya sendiri. Kebebasan beragama juga dijamin, sebagaimana tercantum dalam 
Pasal 25 yang memberikan jaminan kebebasan bagi komunitas Yahudi dalam menjalankan 
kepercayaannya. Selain itu, penyelesaian konflik hukum ditetapkan melalui otoritas Nabi SAW sebagai 
arbitrator tertinggi sebagaimana disebutkan dalam Pasal 23 dan 42, yang menunjukkan adanya mekanisme 
penegakan hukum dan otoritas pusat yang legimit dalam menjaga ketertiban. Dengan demikian, Piagam 
Madinah memperlihatkan bahwa negara Islam pertama didirikan atas dasar hukum, kesepakatan, dan 
konsensus bersama, bukan melalui penaklukan ataupun paksaan. 

Abu Bakar ash-Shiddiq: Dalam pidato inaugurasinya, beliau mencontohkan akuntabilitas: 
“Taatilah aku selama aku menaati Allah dan Rasul-Nya. Jika aku mendurhakai Allah dan Rasul-Nya, maka 
tidak ada kewajiban taat bagimu kepadaku.” (al-Tabari, 1987). Ini adalah pengakuan publik tentang 
supremasi hukum di atas pemimpin. Kebijakannya memerangi pembangkang zakat (murtaddin) 
didasarkan pada prinsip penegakan kewajiban hukum yang telah disepakati. 

Umar bin al-Khattab: Masa pemerintahannya adalah puncak penegakan hukum dan keadilan. Ia 
mendirikan institusi seperti Baitul Mal dengan sistem audit, mengangkat hakim independen (seperti 
Syuraih), dan menetapkan aturan administratif. Prinsip persamaan ditegakkannya secara keras. Kisahnya 

dengan Gubernur Mesir ‘Amr bin al-‘Ash dan putranya menjadi legenda keadilan. Pernyataannya, “ متى
 Sejak kapan kalian memperbudak manusia, padahal ibu mereka“) ”استعبدتم الناس وقد ولدeم أمهاeم أحراراً 

melahirkan mereka sebagai orang merdeka?”) mencerminkan komitmen pada hak asasi (al-Mawardi, 
1982). 

Ali bin Abi Thalib: Ia dikenal dengan pernyataan filosofisnya tentang objektivitas hukum: “ الحق
 Kebenaran tidak dikenal melalui orang, tapi kenalilah kebenaran“) ”لا يعرف "لرجال، اعرف الحق تعرف أهله

maka engkau akan mengenal pelakunya”). Ketika berperkara di pengadilan, ia duduk sejajar dengan 
lawannya, menunjukkan penghormatan pada institusi peradilan. 

Pengalaman sejarah ini bukan untuk diimitasi secara literal, melainkan untuk diambil prinsip dan 
inspirasinya. Piagam Madinah mengajarkan pentingnya konstitusionalisme sebagai kontrak sosial yang 
mengikat, sementara praktik Umar dan Ali menegaskan independensi peradilan yang bebas dari intervensi 
eksekutif. Selain itu, sistem Baitul Mal pada masa Umar menjadi cikal bakal anggaran negara yang 
transparan dan diawasi, serta tradisi musyawarah intens di era Khulafaur Rasyidin menunjukkan bentuk 
partisipasi publik baik dari kalangan elite maupun masyarakat. Prinsip-prinsip ini dapat diadaptasi untuk 
memperkuat lembaga seperti Komisi Pemberantasan Korupsi(KPK), Ombudsman, dan sistem peradilan 
modern. 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 21 

Relevansi dan Kontekstualisasi dalam Negara Bangsa Modern 
Siyasah Syar‘iyyah dapat berdialog secara produktif dengan konstitusionalisme modern.Konsep 

supremasi konstitusi sejalan dengan supremasi maqasid al-shari‘ah. Dalam negara dengan mayoritas 
Muslim, konstitusi dapat merujuk pada nilai-nilai agama sebagai salah satu sumber hukum (seperti Pasal 
29 UUD 1945) tanpa menjadi negara teokrasi. Pendekatan Konstitusionalisme Maqasidi yang diusulkan 
beberapa pemikir kontemporer menawarkan cara: menafsirkan dan menguji konstitusi serta undang-
undang berdasarkan sejauh mana mereka mencapai tujuan-tujuan syariat yang universal—keadilan, 
kemaslahatan, perlindungan hak (Audah, 2006). Demokrasi dengan prinsip kedaulatan rakyat dapat 
dipandang sebagai bentuk modern dari shura dan akad bai‘ah, selama proses dan hasilnya tidak melanggar 
prinsip-prinsip keadilan dan hak asasi yang dijaga syariat. 

Integrasi dapat dilakukan pada tiga tingkat utama. Pertama, pada tingkat filosofis-konstitusional, 
nilai-nilai keadilan, kemaslahatan, persamaan, dan akuntabilitas—sebagai inti Siyasah Syar‘iyyah—
dijadikan roh dalam penafsiran konstitusi dan kebijakan negara; misalnya Mahkamah Konstitusi dapat 
menggunakan pertimbangan keadilan substantif dan maslahah ‘ammah dalam judicial review. Kedua, 
pada tingkat legislasi, nilai-nilai tersebut diterjemahkan dalam undang-undang seperti UU Tindak Pidana 
Korupsi yang melindungi harta negara dan rakyat, UU Perlindungan Anak yang menjaga keturunan, serta 
UU Kesehatan yang melindungi jiwa dan akal. Ketiga, pada tingkat kebijakan dan administrasi, integrasi 
diwujudkan melalui pembangunan budaya birokrasi yang amanah, adil, dan melayani, dengan konsep 
hisbah yang diadaptasi menjadi fungsi pengawasan internal dan eksternal penyelenggara negara.  

Dalam implementasinya, terdapat sejumlah tantangan seperti politik identitas yang 
mempertemukan tarik-menarik antara formalisasi simbol syariat dan pendekatan substansi nilai, pluralitas 
masyarakat Indonesia yang menuntut formula inklusif, serta risiko penafsiran elitis dan tidak demokratis 
dalam praktik Siyasah Syar‘iyyah. Meski demikian, peluang tetap terbuka melalui fleksibilitas fikih siyasah 
yang memungkinkan ijtihad jama‘i, resonansi nilai keadilan, musyawarah dan ketuhanan yang beradab 
dengan Pancasila, serta tuntutan global terhadap good governance yang bersih, adil, dan akuntabel. 
Strategi implementasi yang dapat ditempuh meliputi penguatan pendekatan maqasidi (substantif) 
daripada pendekatan tekstual, pendidikan publik terkait nilai-nilai universal Islam, serta penguatan 
lembaga demokrasi dan penegak hukum yang independen sebagai sarana realisasi integrasi tersebut. 
Analisis Kritis Dan Perbandingan 

Analisis komparatif antara konstruksi negara hukum dalam tradisi Barat dan kerangka Siyasah 
Syar‘iyyah mengungkap perbedaan mendasar sekaligus titik temu yang potensial.Konsep Barat, baik 
Rechtsstaat maupun Rule of Law, bertumpu pada fondasi kedaulatan manusia (rakyat) dan konstitusi 
sekuler sebagai sumber legitimasi tertinggi (Dicey, 1885; Neumann, 1986). Hukum dipandang sebagai 
produk kesepakatan rasional manusia yang bertujuan menciptakan ketertiban, melindungi kebebasan 
individu, dan membatasi kekuasaan. Pendekatan ini, meski sangat efektif dalam menciptakan 
kelembagaan yang kuat dan prosedur yang jelas, kerap terjebak dalam paradigma positivisme hukum yang 
memisahkan hukum dari moralitas transendental, sehingga rentan terhadap relativisme nilai dan dominasi 
kepentingan kekuasaan atau kapital (Hallaq, 2013). 

Sebaliknya, negara hukum dalam perspektif Siyasah Syar‘iyyah berpijak pada prinsip kedaulatan 
syariat (siyadat al-shari‘ah). Sumber legitimasi tertinggi bukanlah kehendak manusia semata, tetapi 
keselarasan dengan hukum ilahi yang diyakini mengandung keadilan mutlak. Konsep kedaulatan di sini 
bersifat vertikal-transendental. Namun, ini tidak berarti otoritas pemerintahan berada di tangan kelas 
teokrat. Otoritas pelaksana (sultan) justru dipercayakan kepada manusia melalui mekanisme bai‘ah 
(kontrak sosial-religius) dan shura (Ibn Taymiyyah, 1963). Dengan demikian, terdapat pembagian antara 
sumber nilai tertinggi yang tetap (syariat) dan otoritas operasional yang dinamis dan dapat 
dipertanggungjawabkan. Perbedaan mendasar juga terletak pada konsep keadilan. Keadilan dalam tradis 
Barat lebih terfokus pada aspek prosedural (due process of law) dan distributif. Sementara dalam Islam, 
keadilan (‘adalah) adalah nilai yang menyeluruh, mencakup dimensi legal, sosial, ekonomi, dan bahkan 
spiritual. Firman Allah SWT:  

حْسَانِ  َ َ�ْمُرُ ِ"لْعَدْلِ وَالإِْ َّ� إِنَّ ا



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 22 

  “Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan,” QS. An-Nahl: 90) 
menjadikan keadilan sebagai perintah ilahi yang bersifat absolut dan menjadi tujuan utama berdirinya 
negara. 
 

Dalam hal Hak Asasi Manusia (HAM), perbedaannya bersifat filosofis. Deklarasi HAM universal 
bersifat antroposentris-individualistik. Sementara konsep HAM dalam Islam bersifat teo-antroposentris 
integral, di mana hak individu diseimbangkan dengan kewajiban kepada Tuhan, keluarga, dan masyarakat. 
Perlindungan hak dirumuskan dalam kerangka maqasid al-shari‘ah (perlindungan agama, jiwa, akal, 
keturunan, dan harta) yang memberikan landasan kokoh sekaligus batasan etis (al-Zuhayli, 1997). 
Misalnya, hak kebebasan berekspresi dibatasi oleh larangan penghinaan agama (hifz al-din) dan 
penyebaran kerusakan (fasād). 

Konsep negara hukum berbasis Siyasah Syar‘iyyah menawarkan sejumlah kelebihan epistemologis 
yang signifikan.Pertama, konsep ini memberikan landasan etika dan moral yang kokoh yang bersumber 
dari wahyu, sehingga hukum tidak menjadi sekadar alat kekuasaan atau produk pragmatisme semata. 
Kedua, fleksibilitas dan dinamisme yang melekat melalui instrumen ijtihad, maslahah mursalah, dan 
pendekatan maqasidi memungkinkannya beradaptasi dengan perubahan zaman dan kompleksitas 
masalah kontemporer tanpa kehilangan identitasnya (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1973). Ketiga, konsep 
keadilan yang holistik dan akuntabilitas ganda (kepada Allah dan manusia) berpotensi menciptakan 
pemerintahan yang tidak hanya efisien tetapi juga bermoral tinggi. 

Namun, konsep ini juga tidak luput dari keterbatasan dan tantangan serius. Tantangan pertama 
adalah keragaman dan kontestasi penafsiran. Tidak adanya otoritas keagamaan sentral yang final dalam 
Islam Sunni menyebabkan tafsir terhadap syariat dan penerapan Siyasah Syar‘iyyah bisa sangat beragam, 
bahkan bertentangan. Hal ini berpotensi memicu fragmentasi dan konflik politik atas nama agama. 
Kedua, risiko politisasi dan instrumentalisasi. Konsep ini dapat dengan mudah dijadikan alat legitimasi 
oleh penguasa otoriter untuk mengukuhkan kekuasaannya, dengan mengklaim bahwa kebijakannya 
adalah penjabaran dari "kemaslahatan" yang hanya mereka yang tahu. Ketiga, kompleksitas implementasi 
dalam masyarakat majemuk. Menerapkan konsep yang bersumber dari tradisi hukum Islam tertentu dalam 
negara-bangsa yang terdiri dari beragam agama dan keyakinan memerlukan formulasi yang sangat inklusif 
dan sensitif, agar tidak melahirkan diskriminasi atau konflik horizontal. Keempat, tantangan 
institusionalisasi modern. Mentransformasikan prinsip-prinsip normatif yang abstrak menjadi lembaga-
lembaga negara modern yang efektif, efisien, dan sesuai dengan standar tata kelola internasional 
membutuhkan rekayasa sosio-politik dan hukum yang sangat canggih dan konsisten. 

Kontekstualisasi Siyasah Syar‘iyyah dalam realitas negara-bangsa modern yang plural seperti 
Indonesia menuntut pergeseran paradigma darifikih negara (fiqh al-dawlah) yang sering eksklusif, menuju 
fikih kewarganegaraan (fiqh al-muwathanah) dan fikih kemajemukan (fiqh al-ta'addudiyyah) yang inklusif 
(al-‘Alwani, 2003). Ini berarti nilai-nilai universal Islam seperti keadilan (‘adalah), musyawarah (shura), 
kemaslahatan (maslahah), dan penjagaan hak (hifz al-huquq) harus diterjemahkan ke dalam bahasa dan 
kebijakan publik yang dapat dinikmati oleh seluruh warga negara tanpa memandang latar belakang 
agamanya. 

Pendekatan maqasidi (berorientasi pada tujuan) menjadi kunci di sini. Daripada berfokus pada 
penerapan simbol-simbol atau hukum partikular Islam secara formal, negara dapat mengadopsi dan 
memperjuangkan tujuan-tujuan universal syariat yang telah menjadi kesepakatan global. Misalnya, upaya 
memberantas korupsi adalah perwujudan dari hifz al-mal (menjaga harta). Kebijakan kesehatan 
masyarakat dan larangan narkoba adalah bentuk hifz al-nafs (menjaga jiwa) dan hifz al-‘aql (menjaga akal). 
Perlindungan terhadap lingkungan hidup dan keanekaragaman hayati dapat dibaca sebagai perluasan dari 
konsep ‘imarah al-ard (memakmurkan bumi) dan khalifah. 

Dalam kerangka ini, peran ulama dan cendekiawan Muslim bergeser dari sekadar penjaga 
ortodoksi menjadi pengembang etika publik dan mitra kritis pemerintah. Mereka ditantang untuk 
melakukan ijtihad sosio-politik yang kontekstual, menghasilkan diskursus keislaman yang mendukung 
pembangunan bangsa, memperkuat kohesi sosial, dan menawarkan solusi berbasis nilai bagi masalah-
masalah publik seperti ketimpangan, kerusakan lingkungan, dan degradasi moral. Dengan demikian, 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 23 

Siyasah Syar‘iyyah tidak lagi dipersepsi sebagai ancaman bagi keberagaman, melainkan menjadi salah satu 
sumber kekayaan nilai yang berkontribusi positif bagi terwujudnya negara hukum Pancasila yang 
berkeadilan dan berperadaban luhur. 
 
 
 
CONCLUSION 

Konsep negara hukum dalam perspektif Siyāsah Syar‘iyyah merupakan konstruksi nilai yang 
dinamis dan berakar pada prinsip supremasi syariat sebagai sumber etika tertinggi, yang bertujuan 

merealisasikan keadilan substantif (‘adālah) dan kemaslahatan umum (maṣlaḥah ‘āmmah). Prinsip-prinsip 

fundamental yang dikandungnya meliputi supremasi hukum berbasis maqāṣid, keadilan sebagai landasan 

dan tujuan, kesetaraan di depan hukum, perlindungan hak asasi manusia dalam bingkai maqāṣid, 
musyawarah (shūrā) sebagai wujud partisipasi dan kontrol sosial, serta akuntabilitas dan mekanisme 
pengawasan kekuasaan secara ketat. Implementasinya dalam sejarah, seperti Piagam Madinah dan praktik 
pemerintahan Khulafā’ al-Rāsyidīn, menunjukkan bahwa nilai-nilai tersebut bukan utopia, melainkan 
telah teruji dalam realitas sosial-politik. Dalam konteks negara-bangsa modern yang plural, Siyāsah 
Syar‘iyyah tidak hadir sebagai sistem hukum alternatif yang rigid, tetapi sebagai kerangka etik dan sumber 
nilai moral yang dapat memperkaya sistem hukum positif dan praktik ketatanegaraan melalui pendekatan 

maqāṣid yang universal, inklusif, dan kontekstual. Oleh karena itu, nilai-nilai keadilan, anti-korupsi, 
tanggung jawab sosial, dan kemaslahatan publik yang dikandungnya penting untuk diinternalisasi dalam 
kebijakan hukum, pendidikan keagamaan, riset akademik, serta gerakan masyarakat sipil, sehingga Siyāsah 
Syar‘iyyah tidak semata menjadi kajian historis, tetapi mampu memberi arah bagi pembangunan negara 
hukum yang berkeadilan, bermartabat, dan relevan dengan tantangan kontemporer, baik di Indonesia 
maupun dunia Muslim secara umum. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Al-‘Alwani, T. J. (2003). Fiqh al-aqalliyyat al-Muslimah. Dar al-Huda. 

al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustasfa min ‘ilm al-usul. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Mawardi, A. H. A. (1982). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Sallabi, A. M. (2004). Al-Siyasah al-Syar‘iyyah fi al-Da‘wah wa al-Dawlah. Dar al-Ma‘rifah. 

al-Tabari, M. b. J. (1987). Tarikh al-Umam wa al-Muluk. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Zuhayli, W. (1997). Nazariyyat al-Darurah al-Syar‘iyyah. Mu’assasah al-Risalah. 

An-Na'im, A. A. (2008). Islam and the secular state: Negotiating the future of Shari‘a. Harvard University Press. 

Audah, J. (2006). Maqasid al-Shariah al-Islamiyyah. Dar al-Fikr. 

Dicey, A. V. (1885). Introduction to the study of the law of the constitution. Macmillan. 

Hallaq, W. B. (2013). The impossible state: Islam, politics, and modernity’s moral predicament. Columbia 

University Press. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, M. b. A. (1973). I‘lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin. Dar al-Jil. 

Ibn Taymiyyah, A. b. A. (1963). Al-Siyasah al-Syar‘iyyah fi Islah al-Ra‘i wa al-Ra‘iyyah. Dar al-Kitab al-‘Arabi. 

Kamali, M. H. (2011). Shari‘ah law: An introduction. Oneworld Publications. 

Marzuki, P. M. (2017). Penelitian hukum (Edisi ke-13). Prenadamedia Group. 

Neumann, F. (1986). The rule of law: Political theory and the legal system in modern society. Berg Publishers. 

Raz, J. (1977). The rule of law and its virtue. The Law Quarterly Review, 93, 195-211. 

Salim, A. (2008). Challenging the secular state: The Islamization of law in modern Indonesia. University of 

Hawaiʻi Press. 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume 1  Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 24 

Strong, C. F. (2010). Konstitusi-konstitusi politik modern: Studi perbandingan tentang sejarah dan bentuk. 

Nuansa dan Nusamedia. 


