Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx W ren e it
Volume 1 Issue 1, January 2026

Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) January 2026 p-ISSN: xxxx-xXXX
https://ummulquro.id/index.php /jii e-ISSN: xxxx-XXXX

Konsep Negara Hukum dalam Perspektif Siyasah Syar‘iyyah

Fudholi Sandra
Sekolah Tinggi Ilmu Hukum, Lumajang, Indonesia

Email: fudhol123@gmail.com

Received: November 20, 2025. Accepted: Desember 27, 2025. Published: January 10, 2026

ABSTRACT

The discourse on the rule of law (rechtsstaat) has become a universal paradigm of modern governance. In Islam,
this concept finds its unique foundation in Siyasah Syariyyah—the doctrine of state governance in accordance
with the spirit and maqasid (objectives) of sharia. This study is important for building a constructive dialectic
between modern constitutional principles and Islamic intellectual heritage. This study aims to analyze the
construction of the concept of the rule of law from the perspective of Siyasah Syat'iyyah, outline its basic principles,
examine its historical implementation, and its relevance in the context of the modern state. Using a normative legal
research method through a figh siyasah approach, this study examines primary texts (the Qur'an, Sunnah), classical
works, and contemporary literature. The findings of this study explain that the rule of law in Siyasah Syat'iyyah is
built on the following pillars: the supremacy of Sharia as the highest law, substantive justice (‘adalah), deliberation
(shura), equality before the law, protection of human rights (maqasid al-shari'ah), and accountability of rulers. The
Medina Charter and the practices of the IChulafaur Rasyidin serve as historical evidence of its implementation.
This concept offers a unique integration between fixed divine law (tsawabit) and dynamic policies (mutaghayyirat),
which is relevant for enriching modern constitutional systems.

Keywords: Rule of Law, Siyasah Syarfiyyah, Maqasid al-Shari‘ah, Justice (‘Adalah), Normative Research, Figh
Siyasah.

ABSTRAK ~12pt, GARAMOND-TEBAL-KAPITAL-ITALIC

Diskursus negara hukum (rechtsstaat, rule of law) telah menjadi paradigma nniversal tata kelola modern. Dalam Islam,
konsep ini menemukan fondasi khas dalam Siyasah SyarGyyah—doktrin pengelolaan negara selaras dengan semangat dan magqasid
(twjnan) syariat. Kajian ini penting untuk membangun dialektika konstruktif antara prinsip ketatanegaraan modern dengan
khazanab intelektual Islam. Dalam penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konstruksi konsep negara hukum perspektif Siyasah
SyarGyyab, menguraikan prinsip dasarnya, mengkaji implementasi bistoris, serta relevansinya dalam konteks negara modern. Dengan
metode penelitian normative secara yuridis melalui pendekatan fikih siyasab, mengkaji teks primer (Al-Qur'an, Sunnah), karya
klasik, dan literatur kontemporer. Temuan dalam penelitian ini yakni menjelaskan babwa negara bukum dalam Siyasab SyarGyyab
dibangun atas pilar: supremasi syariat sebagai hukum tertinggi, keadilan substantif (‘adalab), musyawarah (shura), persamaan di
depan hukun, perlindungan hak asasi manusia (maqasid al-shari‘ah), dan akuntabilitas pengnasa. Piagam Madinah dan praktik
Khulafanr Rasyidin menjadi bukti bistoris implementasinya. Konsep ini menawarkan integrasi unik antara hukum ilabi yang tetap
(tsawabit) dan kebijakan dinamis (mutaghayyirat), relevan untuk memperkaya sistem ketatanegaraan modern.

Kata Kunci: Negara Hukum, Siyasah SyarGyyah, Magasid al-Shari‘ab, Keadilan (‘Adalah), Penelitian Normatif, Figh Siyasah.

INTRODUCTION ~12pt, GARAMOND-BOLD-CAPITAL

Konsep negara hukum merupakan fondasi fundamental dalam arsitektur politik dan
ketatanegaraan modern, berfungsi sebagai rambu pembatas kekuasaan sekaligus penjamin hak-hak warga
negara (Dicey, 1885). Dalam tradisi Barat, gagasan negara hukum berkembang dalam dua model utama:
Rechtsstaat yang berakar pada Eropa Kontinental dengan penekanan pada legalitas formal dan struktur
negara, serta Rule of Law yang lahir dari tradisi Anglo-Saxon dengan fokus pada keadilan prosedural dan
pembatasan kekuasaan arbitrer (Neumann, 1986). Keduanya berdiri di atas fondasi filosofis sekuler-

16 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

antroposentris, sehingga melahirkan pertanyaan kritis mengenai kompatibilitas dan keberadaan konsep
serupa dalam khazanah hukum Islam.

Dalam konteks ini, disiplin Szyasah Syariyyah menghadirkan ruang jawab yang bersifat substantif
dan operasional. Szyasah Syaryyah bukan sekadar ilmu tata negara Islam yang bersifat normatif, melainkan
kerangka etik-filosofis yang menegaskan bahwa setiap kebijakan dan pengelolaan negara harus selaras
dengan nilai, semangat, dan tujuan (maqasid) syariat, meski tidak terikat secara rigid pada teks partikular
(Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1973). Dengan demikian, Szasah Syarfyyah memiliki potensi untuk
memberikan perspektif transendental—etis yang dapat melengkapi paradigma negara hukum sekuler,
terutama dalam menjawab problem keadilan substantif, legitimasi moral kekuasaan, dan bahkan krisis
lingkungan kontemporer (Kamali, 2011).

Meski kajian tentang Islam dan negara telah banyak dilakukan, terdapat kesenjangan
epistemologis dalam literatur yang ada. An-Na’im (2008) menekankan urgensi sekularisasi demi menjaga
otentisitas agama, sementara Hallaq (2013) pesimis terhadap kompatibilitas negara modern dengan
epistemologi hukum Islam. Kajian Kamali (2011) menunjukkan titik temu antara pemerintahan Islam dan
prinsip konstitusionalisme modern, sedangkan Salim (2008) menyoroti dinamika politik hukum Islam di
Indonesia. Namun, belum terdapat kajian yang secara sistematis dan eksplisit memetakan konstruksi
negara hukum modern ke dalam kerangka Séyasah Syariyyah dengan mengintegrasikan pendekatan
maqasid sebagai lensa analisis utama. Research gap inilah yang menegaskan kebutuhan penelitian ini.

Berangkat dari urgensi teoretis dan praktis tersebut, penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi
konsep negara hukum dalam perspektif Szyasah Syariyyah melalui analisis historis—normatif dan kajian
sumber primer, mengidentifikasi prinsip-prinsip fundamentalnya, serta menguji relevansinya dalam
konteks negara bangsa modern yang plural, khususnya Indonesia yang berlandaskan Pancasila. Secara
teoretis, penelitian ini berkontribusi bagi pengembangan teori hukum tata negara Islam yang integratif
dan bagi penguatan wacana politik Islam kontemporer; sedangkan secara praktis, penelitian ini
menawarkan kerangka etika publik yang dapat menjadi acuan bagi perumus kebijakan, praktisi hukum,
dan masyarakat sipil dalam mendorong pemerintahan yang bersih, adil, dan akuntabel.

METHOD

Penelitian ini menggunakan metode penelitian hukum normatif (normative legal research), yakni
penelitian yang berfokus pada penemuan asas, norma, doktrin, dan prinsip hukum sebagai basis analisis
(Marzuki, 2017). Pendekatan utama yang digunakan adalah pendekatan figh siyasah (yurisprudensi politik
Islam) serta pendekatan maqasidi yang menitikberatkan pada tujuan-tujuan syariat dalam menilai substansi
dan operasionalisasi konsep negara hukum. Data penelitian dihimpun melalui studi kepustakaan (Zbrary
research) dengan dua jenis sumber utama. Sumber primer berupa teks-teks otoritatif: Al-Qur’an, Hadis
Nabi, serta karya-karya klasik dalam bidang siyasah, sepetti alAhkam al-Sultaniyyah (al-Mawardi), a/-
Styasab al-SharGyyah (Ibn Taymiyyah), dan I%am al-Muwagqi‘in (Ibn Qayyim al-Jawziyyah). Sumber sekunder
mencakup buku, jurnal ilmiah, dan artikel yang relevan dengan teori negara hukum, hukum tata negara,
filsafat hukum Islam, serta studi Islam kontemporer.

Teknik analisis data dilakukan melalui content analysis untuk membaca dan mengelompokkan tema-
tema hukum dalam teks, analisis hermeneutis untuk menafsirkan sumber syariat dan karya klasik secara
kontekstual sesuai kebutuhan zaman, serta analisis komparatif guna membandingkan konstruksi negara
hukum perspektif Siyasab Syariyyah dengan model Rule of Law dan Rechtsstaat dalam tradisi Barat. Seluruh
analisis dilakukan secara kualitatif dan bersifat deskriptif-analitis, bertujuan menghasilkan rekonstruksi
konseptual yang koheren, kritis, dan aplikatif bagi ketatanegaraan modern.

RESULTS AND DISCUSSION
Evolusi Konsep Rechtsstaat dan Rule of Law

Inti dari negara hukum adalah pengakuan bahwahukum menempati posisi tertinggi, bukan
kekuasaan atau individu. Konsep Rechtsstaat yang dicetuskan kaum liberal Jerman abad ke-19 (seperti
Friedrich Julius Stahl) menekankan tiga unsur: (1) Legalitas (gesetzmiBigkeit): setiap tindakan pemerintah
harus berdasar hukum positif; (2) Pembagian Kekuasaan (gewaltenteilung) untuk mencegah pemusatan;
(3) Perlindungan Hak melalui peradilan administrasi dan konstitusi (Neumann, 1986). Sementara Rule of
Law dalam tradisi A.V. Dicey (1885) mengandung tiga makna: (1) Supremasi hukum, sehingga tidak ada

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 17



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

hukuman tanpa pelanggaran hukum; (2) Persamaan di depan hukum; (3) Konstitusi tumbuh dari hak-hak
individu yang diputuskan pengadilan, bukan sebaliknya. Perkembangan mutakhir mengarah pada Rule of
Law substantif yang mensyaratkan hukum itu sendiri harus adil dan memenuhi standar HAM (Raz, 1977).
Konsep ini kemudian berevolusi menjadi konstitusionalisme, yaitu pembatasan kekuasaan melalui
konstitusi tertulis yang kaku, dengan mahkamah konstitusi sebagai pengawalnya (Strong, 2010). Poin
kritisnya adalah, meski efektif membatasi kekuasaan, konsep Barat ini sering berdiri di atas pemisahan
hukum dan moral (positivisme hukum), atau moral sekuler, yang dapat mengabaikan dimensi keadilan
transendental.

Secara bahasa,siyasah berarti pengurusan, kepemimpinan, atau policy. Syar‘iyyah berarti sesuai
syariat. Secara istilah, para ulama mendefinisikannya sebagai: "Tindakan yang mendekatkan manusia pada
kemaslahatan (shalah) dan menjauhkannya dari kerusakan (fasad), meski tidak secara spesifik ditetapkan
oleh Rasulullah SAW." (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1973, hlm. 16). Definisi ini menunjukkanfleksibilitas
dan orientasi pada tujuan. Al-Mawardi (1982) melihatnya sebagai kebijakan yang menjamin keteraturan
dunia dan agama. Ruang lingkupnya mencakup seluruh aspek kebijakan publik (al-siyasah al-‘ammah):
dari sistem peradilan, keuangan (baitul mal), pertahanan, hingga hubungan internasional. Tujuannya yang
paling fundamental adalah merealisasikan Maqasid al-Shari‘ah (Tujuan Syariat). Al-Ghazali (1993)
merumuskan lima tujuan dasar (al-daruriyyat al-khams): perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Jadi, Siyasah Syar‘iyyah adalah
metodologi governansi yang menggunakan instrumen hukum dan kebijakan untuk mencapai lima
perlindungan tersebut, dengan tetap dalam koridor prinsip universal syariat.

Dalam Islam,negara (dawlah) atau pemerintahan (imamah/khilafah) bukan tujuan, melainkan
instrumen untuk menegakkan agama dan mewujudkan kemaslahatan dunia-akhirat. Kekuasaan
dipandang sebagai amanah (kepercayaan) yang berat, bukan hak atau rampasan. Allah SWT berfirman:

Jaally 15282 &F 0 o el i3 st ) el 3 OF 28k )
“Sungguh, Allah menyuruhmu menyampaikan amanah kepada yang berhak menerimanya, dan
apabila kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaknya kamu menetapkannya dengan adil.” (QQS.
An-Nisa’: 58).
Rasulullah SAW juga bersabda:

p .. u}o/a;a‘i, oﬂ&’;
afe; B Jgins 38US5 gy (SIS

“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai pertanggungjawaban atas
yang dipimpinnya.” (HR. Al-Bukhari dan Muslim).

Dari dua sumber utama ini,terbangun relasi segitiga: (1) Kekuasaan adalah Amanah, (2) Amanah
itu dipertanggungjawabkan kepada Allah dan rakyat (mas’uliyyah), (3) Pertanggungjawaban itu diukur
dengan hukum syariat yang berkeadilan. Dengan demikian, hukum syariat berfungsi sebagai pengendali
sekaligus panduan bagi kekuasaan. Negara tidak berdaulat secara absolut; kedaulatan tertinggi (siyadah)
ada pada syariat, sedangkan negara sebagai pelaksana (sultan) yang mendapat mandat (tatwidh) dari umat
melalui bai‘ah (kontrak sosial-religius). Model ini menawarkan konsep legitimasi yang unik: berasal dari
bawah (rakyat) namun terikat pada parameter dari atas (syariat).

Prinsip-Prinsip Negara Hukum dalam Perspektif Siyasah Syar‘iyyah

Dalam Siyasah Syar‘iyyah,supremasi hukum memiliki dua lapisan: supremasi syariat sebagai
sumber nilai tertinggi (siyadat al-shari‘ah), dan supremasi hukum positif yang tidak boleh bertentangan
dengan syariat. Hukum positif (qanun) adalah derivasi operasional dari prinsip syariat untuk mengatur
hal-hal baru. Konsep istislah (mencari kemaslahatan) dan maslahah mursalah (kemaslahatan yang tidak
diatur teks) menjadi dasar pembentukannya (al-Ghazali, 1993). Prinsip ini mencegah kesewenang-
wenangan karena penguasa sendiri terikat hukum. Hadis Nabi sangat tegas:

31 e 10T Laalall 2 Gr 15J5 (8357 Cay, 1 Ag G 1) 1387281 SIS ) AT )
“Sesungguhnya yang membinasakan umat sebelum kalian adalah bahwa apabila orang yang

terhormat mencuri, mereka biarkan. Tetapi jika orang lemah mencuri, mereka tegakkan hukum.” (HR.
Al-Bukhari dan Muslim). Ini adalah prinsip equality before the law yang sangat esensial. Ibnu Taimiyah (1963)

18 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

menegaskan, ketaatan kepada penguasa hanya dalam hal kebaikan (ma‘ruf), dan syariatlah yang
menentukan standar ma‘ruf tersebut.

Keadilan(‘adalah) adalah poros utama syariat dan raison d'étre negara Islam. Allah SWT
memerintahkan:

G g oA T 5 & eied bl cog 180T il g

“Wahai orang beriman, jadilah penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah, meski terhadap
dirimu sendiri atau terhadap orang tua dan kerabat.” (QS. An-Nisa™ 135).

Keadilan dalam Islam bersifat multi-dimensi:legal (prosedural dan substantif), distributif
(ekonomi), sosial, dan restoratif. Ibnu Taimiyah (1963) bahkan menyatakan, “Allah menegakkan negara
yang adil meski kafir, dan tidak menegakkan negara yang zalim meski muslim.” Ini menunjukkan keadilan
sebagai nilai independen yang menjadi ukuran keberhasilan negara. Dalam Siyasah Syar‘iyyah, seluruh
kebijakan harus diuji dengan parameter keadilan ini, yang secara operasional dijabarkan dalam Maqasid
al-Shari‘ah.

Prinsip persamaan ini adalah manifestasi konkret dari keadilan.Islam menolak segala diskriminasi
berdasarkan suku, ras, atau status sosial dalam proses hukum. Pidato terakhir Nabi SAW menegaskan:

dbﬁYdef&&@ijj&ﬂ&&dﬂJwY‘}“c.b—bvfb\d)bbsg/d\Y\JU\Léﬁ\
By ) AT e el Vg sgn

“Wahai manusia, Tuhanmu satu, nenek moyangmu satu. Tidak ada kelebihan Arab atas non-Arab,
tidak pula non-Arab atas Arab; tidak yang merah atas hitam, tidak hitam atas merah, kecuali dengan
ketakwaan.” (HR. Ahmad).

Kisah Khalifah Ali yang berperkara setara dengan seorang non-Muslim di pengadilan adalah bukti
historis yang sangat kuat dari prinsip ini(al-Mawardi, 1982). Dalam negara hukum perspektif Siyasah
Syar‘iyyah, pengadilan harus benar-benar independen dan imparsial. Konsep HAM dalam Islam
terintegrasi dalam kerangkaMaqasid al-Shari‘ah. Perlindungan lima hak dasar (al-daruriyyat al-khams)
bukan hanya larangan pelanggaran (negative rights), tetapi juga kewajiban negara untuk memenuhinya
(positive rights). Misalnya pertama, hak hidup (H#fz a/-Nafs) yaitu dilindungi oleh larangan pembunuhan
(QS. Al-An‘am: 151) dan dijadikan tujuan utama jihad adalah untuk menjaganya. Kedua, hak beragama

(Hifz al-Din) yang dijamin oleh prinsip Qg;j\ ] 8\551/ N (“Tidak ada paksaan dalam agama,” QS. Al-

Baqgarah: 256). Ketiga, hak milik (Hzfz a/-Mal) yaitu dilindungi oleh larangan pencurian dan ketentuan
zakat untuk distribusi kekayaan. Keempat, hak martabat dan keturunan (Hif a/-Nasl) yaitu dilindungi oleh
hukum pernikahan dan larangan perzinahan. Dan terakhir hak berpikir (Hifz al-‘Aqgl) yaitu dilindungi oleh
larangan khamar dan segala yang merusak akal. Konsep ini lebih holistik karena menggabungkan hak
individu dan tanggung jawab sosial,serta menghubungkan hak dengan kewajiban terhadap Tuhan (al-
Zuhayli, 1997). Musyawarah (shura) adalah prinsip utama pengambilan keputusan kolektif dalam hal-hal
jjtihadiyah (yang tidak ada ketetapan nash qath‘). Al-Qur’an memujinya:

AN
A

i

e e 5-;555’
“Sedang urusan mereka diputuskan dengan musyawarah di antara mereka.” (QS. Asy-Syura: 38).
Allah juga memerintahkan Nabi-Nya
A A
“Dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu,” QS. Ali ‘Imran: 159). Jika Nabi yang
mendapat wahyu masih diperintahkan bermusyawarah, apalagi penguasa setelahnya. Shura berfungsi
sebagai mekanisme kontrol terhadap kekuasaan, mencegah otoritarianisme, dan memastikan kebijakan
mencerminkan aspirasi dan kemaslahatan publik. Bentuk institusionalnya bisa berkembang sesuai zaman,
seperti parlemen, dewan pakar, atau referendum.
Penguasa dalam Islam bukan figur yang tak tersentuh.Konsep hisbah (amar ma‘ruf nahi munkar
yang terlembagakan) dan nasihah (nasihat) adalah instrumen pengawasan. Rasulullah SAW bersabda:

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 19



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

355 Geoltt) 32555 205 U5 & 100 S50 1Ll sl

“Agama adalah nasihat.” Kami bertanya, “Untuk siapar” Beliau menjawab, “Untuk Allah, Kitab-
Nya, Rasul-Nya, para pemimpin Muslim, dan masyarakat umum.” (HR. Muslim).

Nasihat kepada pemimpin adalah kewajiban.Bahkan, penguasa bisa digugat di pengadilan. Kisah
Umar bin Khattab yang diingatkan oleh seorang wanita tentang batas mahar menjadi contoh akuntabilitas
horizontal. Prinsip ini melahirkan konsep kekuasaan yang dipertanyakan (al-sultah al-mutasa’al ‘anha)
yang sangat relevan dengan sistem checks and balances modern.

Implementasi Historis: Negara Hukum dalam Praktik Pemerintahan Islam Awal

Pasca-hijrah ke Madinah, Nabi Muhammad SAW membangun sebuah entitas politik yang terikat
oleh Piagam Madinah (Sahifat al-Madinah), sebuah dokumen berisi 47 pasal yang sering dianggap sebagai
konstitusi tertulis pertama dalam sejarah Islam bahkan dalam sejarah dunia (al-Sallabi, 2004). Piagam ini
menegaskan supremasi hukum dan kontrak sosial sebagai fondasi kehidupan bernegara, di mana
petjanjian tertulis tersebut mengikat seluruh kelompok—baik Muslim dari berbagai suku, komunitas
Yahudi, maupun kelompok lainnya—dalam satu kesatuan politik (wzmah wahidah). Konsep kesetaraan
dan keadilan ditegaskan melalui ketentuan bahwa setiap kelompok memiliki hak dan kewajiban yang sama
di bawah hukum piagam; bahkan Pasal 40 menegaskan bahwa individu yang berbuat zalim hanya akan
merugikan diri dan keluarganya sendiri. Kebebasan beragama juga dijamin, sebagaimana tercantum dalam
Pasal 25 yang memberikan jaminan kebebasan bagi komunitas Yahudi dalam menjalankan
kepercayaannya. Selain itu, penyelesaian konflik hukum ditetapkan melalui otoritas Nabi SAW sebagai
arbitrator tertinggi sebagaimana disebutkan dalam Pasal 23 dan 42, yang menunjukkan adanya mekanisme
penegakan hukum dan otoritas pusat yang legimit dalam menjaga ketertiban. Dengan demikian, Piagam
Madinah memperlihatkan bahwa negara Islam pertama didirikan atas dasar hukum, kesepakatan, dan
konsensus bersama, bukan melalui penaklukan ataupun paksaan.

Abu Bakar ash-Shiddiq: Dalam pidato inaugurasinya, beliau mencontohkan akuntabilitas:
“Taatilah aku selama aku menaati Allah dan Rasul-Nya. Jika aku mendurhakai Allah dan Rasul-Nya, maka
tidak ada kewajiban taat bagimu kepadaku.” (al-Tabari, 1987). Ini adalah pengakuan publik tentang
supremasi hukum di atas pemimpin. Kebijakannya memerangi pembangkang zakat (murtaddin)
didasarkan pada prinsip penegakan kewajiban hukum yang telah disepakati.

Umar bin al-Khattab: Masa pemerintahannya adalah puncak penegakan hukum dan keadilan. Ia
mendirikan institusi seperti Baitul Mal dengan sistem audit, mengangkat hakim independen (seperti

Syuraih), dan menetapkan aturan administratif. Prinsip persamaan ditegakkannya secara keras. Kisahnya

dengan Gubernur Mesir ‘Amr bin al-‘Ash dan putranya menjadi legenda keadilan. Pernyataannya, “ &

@b?j V‘g Lol (..3 NPT f’w\” (“Sejak kapan kalian memperbudak manusia, padahal ibu mereka

melahirkan mereka sebagai orang merdeka?”) mencerminkan komitmen pada hak asasi (al-Mawardi,
1982).

Ali bin Abi Thalib: Ia dikenal dengan pernyataan filosofisnya tentang objektivitas hukum: “ st

aal 2 2 3 el (J L Oy N7 (“Kebenaran tidak dikenal melalui orang, tapi kenalilah kebenaran

maka engkau akan mengenal pelakunya”). Ketika berperkara di pengadilan, ia duduk sejajar dengan
lawannya, menunjukkan penghormatan pada institusi peradilan.

Pengalaman sejarah ini bukan untuk diimitasi secara literal, melainkan untuk diambil prinsip dan
inspirasinya. Piagam Madinah mengajarkan pentingnya konstitusionalisme sebagai kontrak sosial yang
mengikat, sementara praktik Umar dan Ali menegaskan independensi peradilan yang bebas dari intervensi
cksekutif. Selain itu, sistem Baitul Mal pada masa Umar menjadi cikal bakal anggaran negara yang
transparan dan diawasi, serta tradisi musyawarah intens di era Khulafaur Rasyidin menunjukkan bentuk
partisipasi publik baik dari kalangan elite maupun masyarakat. Prinsip-prinsip ini dapat diadaptasi untuk
memperkuat lembaga seperti Komisi Pemberantasan Korupsi(KPK), Ombudsman, dan sistem peradilan
modern.

20 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

Relevansi dan Kontekstualisasi dalam Negara Bangsa Modern

Siyasah Syariyyah dapat berdialog secara produktif dengan konstitusionalisme modern.Konsep
supremasi konstitusi sejalan dengan supremasi maqasid al-shari‘ah. Dalam negara dengan mayoritas
Muslim, konstitusi dapat merujuk pada nilai-nilai agama sebagai salah satu sumber hukum (seperti Pasal
29 UUD 1945) tanpa menjadi negara teokrasi. Pendekatan Konstitusionalisme Maqasidi yang diusulkan
beberapa pemikir kontemporer menawarkan cara: menafsirkan dan menguji konstitusi serta undang-
undang berdasarkan sejauh mana mereka mencapai tujuan-tujuan syariat yang universal—keadilan,
kemaslahatan, perlindungan hak (Audah, 2006). Demokrasi dengan prinsip kedaulatan rakyat dapat
dipandang sebagai bentuk modern dari shura dan akad bai‘ah, selama proses dan hasilnya tidak melanggar
prinsip-prinsip keadilan dan hak asasi yang dijaga syariat.

Integrasi dapat dilakukan pada tiga tingkat utama. Pertama, pada tingkat filosofis-konstitusional,
nilai-nilai keadilan, kemaslahatan, persamaan, dan akuntabilitas—sebagai inti Siyasah Syariyyah—
dijadikan roh dalam penafsiran konstitusi dan kebijakan negara; misalnya Mahkamah Konstitusi dapat
menggunakan pertimbangan keadilan substantif dan maslahah ‘ammah dalam judicial review. Kedua,
pada tingkat legislasi, nilai-nilai tersebut diterjemahkan dalam undang-undang seperti UU Tindak Pidana
Korupsi yang melindungi harta negara dan rakyat, UU Perlindungan Anak yang menjaga keturunan, serta
UU Kesehatan yang melindungi jiwa dan akal. Ketiga, pada tingkat kebijakan dan administrasi, integrasi
diwujudkan melalui pembangunan budaya birokrasi yang amanah, adil, dan melayani, dengan konsep
hisbah yang diadaptasi menjadi fungsi pengawasan internal dan eksternal penyelenggara negara.

Dalam implementasinya, terdapat sejumlah tantangan seperti politik identitas yang
mempertemukan tarik-menarik antara formalisasi simbol syariat dan pendekatan substansi nilai, pluralitas
masyarakat Indonesia yang menuntut formula inklusif, serta risiko penafsiran elitis dan tidak demokratis
dalam praktik Siyasah Syar‘iyyah. Meski demikian, peluang tetap terbuka melalui fleksibilitas fikih siyasah
yang memungkinkan ijtihad jama‘, resonansi nilai keadilan, musyawarah dan ketuhanan yang beradab
dengan Pancasila, serta tuntutan global terhadap good governance yang bersih, adil, dan akuntabel.
Strategi implementasi yang dapat ditempuh meliputi penguatan pendekatan maqasidi (substantif)
daripada pendekatan tekstual, pendidikan publik terkait nilai-nilai universal Islam, serta penguatan
lembaga demokrasi dan penegak hukum yang independen sebagai sarana realisasi integrasi tersebut.
Analisis Kritis Dan Perbandingan

Analisis komparatif antara konstruksi negara hukum dalam tradisi Barat dan kerangka Siyasah
Syar‘iyyah mengungkap perbedaan mendasar sekaligus titik temu yang potensial. Konsep Barat, baik
Rechtsstaat maupun Rule of Law, bertumpu pada fondasi kedaulatan manusia (rakyat) dan konstitusi
sekuler sebagai sumber legitimasi tertinggi (Dicey, 1885; Neumann, 1986). Hukum dipandang sebagai
produk kesepakatan rasional manusia yang bertujuan menciptakan ketertiban, melindungi kebebasan
individu, dan membatasi kekuasaan. Pendekatan ini, meski sangat efektif dalam menciptakan
kelembagaan yang kuat dan prosedur yang jelas, kerap terjebak dalam paradigma positivisme hukum yang
memisahkan hukum dari moralitas transendental, sehingga rentan terhadap relativisme nilai dan dominasi
kepentingan kekuasaan atau kapital (Hallaq, 2013).

Sebaliknya, negara hukum dalam perspektif Siyasah Syar‘iyyah berpijak pada prinsip kedaulatan
syariat (siyadat al-shari‘ah). Sumber legitimasi tertinggi bukanlah kehendak manusia semata, tetapi
keselarasan dengan hukum ilahi yang diyakini mengandung keadilan mutlak. Konsep kedaulatan di sini
bersifat vertikal-transendental. Namun, ini tidak berarti otoritas pemerintahan berada di tangan kelas
teokrat. Otoritas pelaksana (sultan) justru dipercayakan kepada manusia melalui mekanisme bai‘ah
(kontrak sosial-religius) dan shura (Ibn Taymiyyah, 1963). Dengan demikian, terdapat pembagian antara
sumber nilai tertinggi yang tetap (syariat) dan otoritas operasional yang dinamis dan dapat
dipertanggungjawabkan. Perbedaan mendasar juga terletak pada konsep keadilan. Keadilan dalam tradis
Barat lebih terfokus pada aspek prosedural (due process of law) dan distributif. Sementara dalam Islam,
keadilan (‘adalah) adalah nilai yang menyeluruh, mencakup dimensi legal, sosial, ekonomi, dan bahkan
spiritual. Firman Allah SWT:

,C_m.
SN
C. ©

olesyis Jady G

!

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 21



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan,” QS. An-Nahl: 90)
menjadikan keadilan sebagai perintah ilahi yang bersifat absolut dan menjadi tujuan utama berdirinya
negara.

Dalam hal Hak Asasi Manusia (HAM), perbedaannya bersifat filosofis. Deklarast HAM universal
bersifat antroposentris-individualistik. Sementara konsep HAM dalam Islam bersifat teo-antroposentris
integral, di mana hak individu diseimbangkan dengan kewajiban kepada Tuhan, keluarga, dan masyarakat.
Perlindungan hak dirumuskan dalam kerangka maqasid al-shari‘ah (perlindungan agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta) yang memberikan landasan kokoh sekaligus batasan etis (al-Zuhayli, 1997).
Misalnya, hak kebebasan berekspresi dibatasi oleh larangan penghinaan agama (hifz al-din) dan
penyebaran kerusakan (fasad).

Konsep negara hukum berbasis Siyasah Syar‘iyyah menawarkan sejumlah kelebihan epistemologis
yang signifikan.Pertama, konsep ini memberikan landasan etika dan moral yang kokoh yang bersumber
dari wahyu, sehingga hukum tidak menjadi sekadar alat kekuasaan atau produk pragmatisme semata.
Kedua, fleksibilitas dan dinamisme yang melekat melalui instrumen ijtthad, maslahah mursalah, dan
pendekatan maqasidi memungkinkannya beradaptasi dengan perubahan zaman dan kompleksitas
masalah kontemporer tanpa kehilangan identitasnya (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1973). Ketiga, konsep
keadilan yang holistik dan akuntabilitas ganda (kepada Allah dan manusia) berpotensi menciptakan
pemerintahan yang tidak hanya efisien tetapi juga bermoral tinggi.

Namun, konsep ini juga tidak luput dari keterbatasan dan tantangan serius. Tantangan pertama
adalah keragaman dan kontestasi penafsiran. Tidak adanya otoritas keagamaan sentral yang final dalam
Islam Sunni menyebabkan tafsir terhadap syariat dan penerapan Siyasah Syar‘iyyah bisa sangat beragam,
bahkan bertentangan. Hal ini berpotensi memicu fragmentasi dan konflik politik atas nama agama.
Kedua, risiko politisasi dan instrumentalisasi. Konsep ini dapat dengan mudah dijadikan alat legitimasi
oleh penguasa otoriter untuk mengukuhkan kekuasaannya, dengan mengklaim bahwa kebijakannya
adalah penjabaran dari "kemaslahatan" yang hanya mereka yang tahu. Ketiga, kompleksitas implementasi
dalam masyarakat majemuk. Menerapkan konsep yang bersumber dari tradisi hukum Islam tertentu dalam
negara-bangsa yang terdiri dari beragam agama dan keyakinan memerlukan formulasi yang sangat inklusif
dan sensitif, agar tidak melahirkan diskriminasi atau konflik horizontal. Keempat, tantangan
institusionalisasi modern. Mentransformasikan prinsip-prinsip normatif yang abstrak menjadi lembaga-
lembaga negara modern yang efektif, efisien, dan sesuai dengan standar tata kelola internasional
membutuhkan rekayasa sosio-politik dan hukum yang sangat canggih dan konsisten.

Kontekstualisasi Siyasah Syar‘iyyah dalam realitas negara-bangsa modern yang plural seperti
Indonesia menuntut pergeseran paradigma darifikih negara (figh al-dawlah) yang sering eksklusif, menuju
fikih kewarganegaraan (figh al-muwathanah) dan fikih kemajemukan (figh al-ta'addudiyyah) yang inklusif
(al-“Alwani, 2003). Ini berarti nilai-nilai universal Islam seperti keadilan (‘adalah), musyawarah (shura),
kemaslahatan (maslahah), dan penjagaan hak (hifz al-huquq) harus diterjemahkan ke dalam bahasa dan
kebijakan publik yang dapat dinikmati oleh seluruh warga negara tanpa memandang latar belakang
agamanya.

Pendekatan maqasidi (berorientasi pada tujuan) menjadi kunci di sini. Daripada berfokus pada
penerapan simbol-simbol atau hukum partikular Islam secara formal, negara dapat mengadopsi dan
memperjuangkan tujuan-tujuan universal syariat yang telah menjadi kesepakatan global. Misalnya, upaya
memberantas korupsi adalah perwujudan dari hifz al-mal (menjaga harta). Kebijakan kesehatan
masyarakat dan larangan narkoba adalah bentuk hifz al-nafs (menjaga jiwa) dan hifz al-‘aql (menjaga akal).
Perlindungan terhadap lingkungan hidup dan keanekaragaman hayati dapat dibaca sebagai perluasan dari
konsep ‘imarah al-ard (memakmurkan bumi) dan khalifah.

Dalam kerangka ini, peran ulama dan cendekiawan Muslim bergeser dari sekadar penjaga
ortodoksi menjadi pengembang etika publik dan mitra kritis pemerintah. Mereka ditantang untuk
melakukan ijtithad sosio-politik yang kontekstual, menghasilkan diskursus keislaman yang mendukung
pembangunan bangsa, memperkuat kohesi sosial, dan menawarkan solusi berbasis nilai bagi masalah-
masalah publik seperti ketimpangan, kerusakan lingkungan, dan degradasi moral. Dengan demikian,

22 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

Siyasah Syar‘iyyah tidak lagi dipersepsi sebagai ancaman bagi keberagaman, melainkan menjadi salah satu
sumber kekayaan nilai yang berkontribusi positif bagi terwujudnya negara hukum Pancasila yang
berkeadilan dan berperadaban luhur.

CONCLUSION

Konsep negara hukum dalam perspektif Siyasah Syariyyah merupakan konstruksi nilai yang
dinamis dan berakar pada prinsip supremasi syariat sebagai sumber etika tertinggi, yang bertujuan
merealisasikan keadilan substantif (‘adalah) dan kemaslahatan umum (wasiahah ‘ammab). Prinsip-prinsip
fundamental yang dikandungnya meliputi supremasi hukum berbasis maqasid, keadilan sebagai landasan
dan tujuan, kesetaraan di depan hukum, perlindungan hak asasi manusia dalam bingkai maqasid,
musyawarah (shird) sebagai wujud partisipasi dan kontrol sosial, serta akuntabilitas dan mekanisme
pengawasan kekuasaan secara ketat. Implementasinya dalam sejarah, seperti Piagam Madinah dan praktik
pemerintahan Khulafa’ al-Rasyidin, menunjukkan bahwa nilai-nilai tersebut bukan utopia, melainkan
telah teruji dalam realitas sosial-politik. Dalam konteks negara-bangsa modern yang plural, S7ydsah
Syariyyah tidak hadir sebagai sistem hukum alternatif yang rigid, tetapi sebagai kerangka etik dan sumber
nilai moral yang dapat memperkaya sistem hukum positif dan praktik ketatanegaraan melalui pendekatan
maqasid yang universal, inklusif, dan kontekstual. Oleh karena itu, nilai-nilai keadilan, anti-korupsi,
tanggung jawab sosial, dan kemaslahatan publik yang dikandungnya penting untuk diinternalisasi dalam
kebijakan hukum, pendidikan keagamaan, riset akademik, serta gerakan masyarakat sipil, sehingga S7yadsah
Syariyyah tidak semata menjadi kajian historis, tetapi mampu memberi arah bagi pembangunan negara
hukum yang berkeadilan, bermartabat, dan relevan dengan tantangan kontemporer, baik di Indonesia
maupun dunia Muslim secara umum.

BIBLIOGRAPHY

Al-‘Alwani, T. J. (2003). Figh al-aqalliyyat al-Muslimah. Dar al-Huda.

al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustasfa min ‘ilm al-usul. Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

al-Mawardi, A. H. A. (1982). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Al-Sallabi, A. M. (2004). Al-Siyasah al-Syar‘iyyah fi al-Da‘wah wa al-Dawlah. Dar al-Ma‘rifah.

al-Tabari, M. b. J. (1987). Tatikh al-Umam wa al-Muluk. Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

al-Zuhayli, W. (1997). Nazariyyat al-Darurah al-Syat‘iyyah. Mu’assasah al-Risalah.

An-Na'im, A. A. (2008). Islam and the secular state: Negotiating the future of Shari‘a. Harvard University Press.
Audah, J. (20006). Maqasid al-Shariah al-Islamiyyah. Dar al-Fikr.

Dicey, A. V. (1885). Introduction to the study of the law of the constitution. Macmillan.

Hallaq, W. B. (2013). The impossible state: Islam, politics, and modernity’s moral predicament. Columbia
University Press.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, M. b. A. (1973). Ilam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin. Dar al-Jil.

Ibn Taymiyyah, A. b. A. (1963). Al-Siyasah al-Syar‘iyyah fi Islah al-Ra‘i wa al-Ra‘iyyah. Dar al-Kitab al-‘Arabi.
Kamali, M. H. (2011). Shari‘ah law: An introduction. Onewozrld Publications.

Marzuki, P. M. (2017). Penelitian hukum (Edisi ke-13). Prenadamedia Group.

Neumann, F. (1986). The rule of law: Political theory and the legal system in modern society. Berg Publishers.
Raz, J. (1977). The rule of law and its virtue. The Law Quarterly Review, 93, 195-211.

Salim, A. (2008). Challenging the secular state: The Islamization of law in modern Indonesia. University of

Hawai‘i Press.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 23



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume 1 Issue 1, January 2026 url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Strong, C. F. (2010). Konstitusi-konstitusi politik modern: Studi perbandingan tentang sejarah dan bentuk.
Nuansa dan Nusamedia.

24 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



