Wi Craom fo kb

— Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) January 2026 p-ISSN: xxxx-xXXX
https://ummulquro.id/index.php/jii e-ISSN: xxxx-xxXX

Etika Lingkungan dalam Islam dan Implementasinya dalam Kebijakan Publik

Mashudi
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia

Email: mashudi688@gmail.com

Received: November 23, 2025. Accepted: Desember 29, 2025. Published: January 10, 2026

ABSTRACT

The global environmental crisis characterized by climate change, loss of biodiversity, and massive pollution
demands a multidimensional response, including value-based and ethical approaches (IPCC, 2022). Islam, as a
comprehensive (shamil) religion, offers a set of environmental ethical principles rooted in its theological doctrines
and laws. This journal article aims to conceptualize environmental ethics in Islam and analyze its potential
implementation in public policy formulation. This study uses a qualitative method with a descriptive-analytical
library research approach, analyzing primary texts (the Qur'an and Hadith) as well as secondary texts related to
environmental jurisprudence, maqasid al-shari‘ah, and public policy. The findings show that Islamic environmental
cthics are built on the foundation of tauhid (the oneness of God), which views nature as a sign (ayat) of Allah's
greatness and a system that is subject to His laws (sunnatullah). Humans are positioned as khalifah (representatives)
on earth who carry the amanah (trust) to manage (isti‘mar) and prosper the earth in a balanced manner, bound by
the principles of maslahah (public interest), justice (‘adl), prohibition of corruption (fasad), and wastefulness (israf).
The implementation of these values in public policy can be realized through: (1) Integrating the principles of sadd
al-dzati‘ah (preventing the path to destruction) and hifz al-bi‘ah (preserving the environment) into regulations; (2)
Reformulation of sustainable development policies based on the paradigm of khalifah; (3) Strengthening the role
of state and non-state actors, including religious institutions; and (4) Increasing community participation based on
cthical-religious awareness. The main challenge lies in harmonizing religious norms with the logic of modern
secular policies, while the opportunity lies in the potential for large-scale community mobilization based on
religious values. This article concludes that Islamic environmental ethics is not merely a moral discourse, but can
become a relevant normative-operational framework for responding to contemporary ecological crises through
transformative public policy instruments.

Keywords: Islamic Environmental Ethics, Caliphate, Maqasid al-Shari‘ah, Public Policy, Sustainable Development,
Fasad fil Ardh.

ABSTRAK

Krisis lingkungan global yang ditandai dengan pernbaban iklim, bilangnya keanekaragaman bayati, dan polusi masif menuntut
respons multidimensi, termasnk pendekatan berbasis nilai dan etika (IPCC, 2022). Islam, sebagai agama yang komprebensif
(shamil), menawarkan seperangkat prinsip etika lingkungan yang berakar pada doktrin teologis dan huknmmnya. Artikel jurnal ini
bertujuan untuk mengkonseptnalisasikan etika lingkungan dalam Islam dan menganalisis potensi implementasinya dalam formunlasi
kebijakan publik. Penelitian ini menggunakan metode kunalitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research) yang
bersifat deskriptif-analitis, menganalisis teks primer (Al-Qur'an dan Hadis) serta teks sekunder terkait fikih lingkungan, maqasid
al-shari‘ah, dan kebijakan publik. Temuan penelitian menunjukkan babwa etika lingkungan Islam dibangun di atas fondasi tanbid
(keesaan Tuban), yang memandang alam sebagai ayat (tanda) kebesaran Allah dan sistem yang tunduk pada hukum-Nya
(sunnatullah). Manusia diposisikan sebagai khalifah (wakil) di bumi yang memiknl amanab (kepercayaan) untuk mengelola
(isti‘mar) dan memakmurkan bumi secara berimbang, dengan ditkat oleh prinsip maslabal (kemanfaatan umnm), keadilan (‘ad),
larangan berbuat kerusakan (fasad), dan pemborosan (israf). Implementasi nilai-nilai ini dalam kebijakan publik dapat diwujudkan
melalui: (1) Integrasi prinsip sadd al-dzari‘ab (mencegab jalan kerusakan) dan hifz al-bi‘ah (menjaga lingkungan) ke dalanm regulasi;
(2) Reformulasi kebijakan pembangunan berkelanjutan berbasis paradigma khalifab; (3) Penguatan peran state dan non-state actors,
termasuke lembaga keagamaan; serta (4) Peningkatan partisipasi masyarakat berbasis kesadaran etis-religins. Tantangan ntama
terletak pada harmonisasi norma agama dengan logika kebijakan modern yang sekuler, sementara pelnangnya adalah potensi
mobilisasi masyarakat yang besar berbasis nilai-nilai keagamaan. Artikel ini menyimpulfean babwa etifa lingkungan Islam bukan

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 41



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Sekadar wacana moral, tetapi dapat menjadi kerangka normatif-operasional yang relevan untnk merespons krisis ekologis kontemporer
melalui instrumen kebijakan publik yang transformatiyf.

Kata Kunci:Etika Lingkungan Islam, Khalifah, Magasid al-Shari‘ah, Kebijakan Publik, Pembangunan Berkelanjutan, Fasad fil
Ardp.

INTRODUCTION

Dunia kontemporer tengah menghadapi krisis lingkungan yang bersifat multidimensional dan
global. Laporan terbaru Panel Antarpemerintah tentang Perubahan Iklim (IPCC) menegaskan bahwa
dampak perubahan iklim yang dipicu oleh aktivitas manusia telah meluas, berlangsung cepat, dan semakin
intensif, sehingga mengancam keberlanjutan sistem ekologi, ketahanan pangan, serta kesehatan
masyarakat secara global (IPCC, 2022). Sejalan dengan itu, laporan Platform Sains-Kebijakan
Antarpemerintah tentang Keanekaragaman Hayati dan Jasa Ekosistem (IPBES) mengungkapkan kondisi
yang mengkhawatirkan terkait hilangnya keanekaragaman hayati, dengan estimasi satu juta spesies berada
dalam ancaman kepunahan—suatu tingkat kepunahan yang belum pernah terjadi sebelumnya dalam
sejarah manusia (IPBES, 2019).

Kondisi tersebut mencerminkan kegagalan paradigma pembangunan antroposentris-eksploitatif
yang menempatkan manusia sebagai pusat dominasi atas alam tanpa mempertimbangkan batas daya
dukung ekologis. Konsep planctary boundaries yang dikemukakan oleh Rockstrom et al. (2009)
menunjukkan bahwa aktivitas manusia telah melampaui ambang batas aman bumi, sehingga memicu
krisis ekologis yang bersifat sistemik. Dalam merespons situasi ini, berbagai kebijakan publik telah
dirumuskan, baik melalui kesepakatan internasional seperti Paris Agreement maupun melalui regulasi
nasional di berbagai negara.

Namun demikian, implementasi kebijakan lingkungan sering kali menghadapi tantangan serius,
antara lain lemahnya kepatuhan, defisit legitimasi sosial, serta resistensi masyarakat. Kebijakan-kebijakan
tersebut kerap dipersepsikan bersifat teknokratis dan elitis, sehingga kurang menyentuh nilai-nilai
fundamental yang hidup dalam kesadaran sosial masyarakat (Dryzek, 2021). Kondisi ini menunjukkan
bahwa pendekatan berbasis regulasi semata belum cukup efektif untuk mengatasi kompleksitas krisis
lingkungan yang dihadapi saat ini.

Dalam konteks tersebut, pendekatan etika dan nilai keagamaan menjadi semakin signifikan. Islam,
sebagai agama yang memiliki sumber normatif otoritatif berupa Al-Qur’an dan Hadis, menawarkan
seperangkat nilai yang menekankan tanggung jawab moral manusia sebagai &balifah di bumi, prinsip
keseimbangan (wizan), amanah, serta larangan melakukan kerusakan (fasad). Etika lingkungan Islam
berpotensi membangun kesadaran intrinsik, motivasi moral, dan legitimasi sosial yang kuat dalam
mendukung kebijakan publik di bidang lingkungan hidup.

Meskipun demikian, kajian tentang etika lingkungan Islam masih sering terfragmentasi, normatif-
deskriptif, dan belum sepenuhnya diintegrasikan ke dalam diskursus kebijakan publik kontemporer.
Kesenjangan ini menunjukkan perlunya upaya rekonstruksi dan sistematisasi etika lingkungan Islam yang
tidak hanya berakar pada sumber-sumber otoritatif keislaman, tetapi juga relevan dan aplikatif dalam
konteks perumusan serta implementasi kebijakan publik modern. Dengan demikian, penelitian ini
memposisikan diri untuk menjembatani dimensi normatif keislaman dengan kebutuhan praktis tata kelola
lingkungan yang berkelanjutan.

METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (fbrary
research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada pemahaman mendalam terhadap
makna, nilai, dan prinsip normatif yang terkandung dalam sumber-sumber ajaran Islam serta relevansinya
dalam konteks kebijakan publik lingkungan (Creswell & Poth, 2018). Penelitian kepustakaan
memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi, menafsirkan, dan merekonstruksi konsep etika lingkungan
Islam melalui analisis teks dan wacana secara sistematis (Zed, 2014).

42 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi
Al-Qur’an dan Hadis Nabi yang berkaitan dengan isu lingkungan, relasi manusia dan alam, tanggung
jawab sebagai &halifah, prinsip keseimbangan, serta larangan perusakan. Sumber sekunder mencakup
buku-buku ilmiah, artikel jurnal bereputasi, laporan lembaga internasional, serta literatur yang relevan
dengan etika lingkungan, kebijakan publik, dan pembangunan berkelanjutan. Penggunaan sumber
sekunder bertujuan untuk memperkaya analisis dan menempatkan etika lingkungan Islam dalam dialog
dengan diskursus akademik kontemporer (Neuman, 2014).

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu dengan menelusuri dan
menginventarisasi literatur yang relevan secara sistematis. Literatur dipilih berdasarkan kriteria otoritas
penulis, kredibilitas penerbit, relevansi dengan fokus penelitian, serta kontribusinya terhadap
pengembangan kajian etika lingkungan dan kebijakan publik. Teknik ini lazim digunakan dalam penelitian
konseptual dan normatif untuk memastikan keluasan dan kedalaman data yang dianalisis (Bowen, 2009).

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dan analisis
tematik. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi tema, konsep, dan prinsip etika lingkungan yang
terkandung dalam teks Al-Qur’an, Hadis, serta literatur pendukung, sementara analisis tematik digunakan
untuk mengelompokkan dan mensistematisasikan prinsip-prinsip tersebut ke dalam kerangka konseptual
yang koheren (Krippendorff, 2018). Selanjutnya, prinsip-prinsip etika lingkungan Islam yang telah
direkonstruksi dianalisis secara kritis dengan mengaitkannya pada kerangka kebijakan publik dan etika
lingkungan kontemporer guna menilai relevansi, potensi implementasi, serta tantangan aplikatifnya.

Untuk menjaga keabsahan data dan validitas analisis, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber
dengan membandingkan pandangan dari literatur klasik dan kontemporer serta mengaitkannya dengan
konteks kebijakan lingkungan modern. Pendekatan ini bertujuan untuk meminimalkan bias penafsiran
dan menghasilkan analisis yang argumentatif, komprehensif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara
akademik (Patton, 2015).

RESULTS AND DISCUSSION
Problematika Hukum Islam Di Era Digital

Hasil kajian menunjukkan bahwa etika lingkungan dalam perspektif Islam berakar kuat pada
prinsip tauhid sebagai fondasi teologis yang membentuk cara pandang manusia terhadap alam. Tauhid
menegaskan pengakuan atas keesaan Allah SWT sebagai Pencipta, Pemilik, dan Penguasa mutlak alam
semesta. Dalam kerangka ini, alam tidak dipahami sebagai entitas netral atau semata-mata sumber daya
ckonomi, melainkan sebagai ayah (tanda) yang menunjukkan kebesaran dan keberadaan Allah, sekaligus
sebagai sistem yang tunduk pada hukum ilahiah (sunnatullah). Pemahaman ini menempatkan manusia
sebagai bagian dari keteraturan kosmik, bukan sebagai penguasa absolut atas alam.

L Oldng R 2200 L ooty adlly sn B ol Al L T ale L Gl e L R

ol 3 Tk V. 001 aogs 4 ey

"(Yaitu) Tuhan Yang Maha Pengasih, Yang telah mengajarkan Al-Qur'an. Dia menciptakan manusia,
Mengajarnya pandai berbicara. Matahari dan bulan beredar menurut perhitungan, dan tetumbuhan dan
pepohonan, keduanya tunduk (kepada-Nya). Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia ciptakan
keseimbangan, agar kamu tidak merusak keseimbangan itu." (QS. Ar-Rahman [55]: 1-8).

Ayat tersebut menegaskan adanya mizan (keseimbangan) yang menjadi prinsip fundamental
dalam sistem alam semesta. Hasil analisis menunjukkan bahwa keseimbangan ini bersifat normatif
sekaligus ekologis, sehingga pelanggaran terhadapnya bukan hanya kesalahan teknis, tetapi juga
pelanggaran etis dan spiritual. Konsep taskhir yang disebutkan dalam Al-Qur’an tidak dapat dimaknai
sebagai legitimasi eksploitasi, melainkan sebagai bentuk penundukan alam yang disertai tanggung jawab
moral dan amanah.

Ao

‘%ujgyl/‘és‘\’%\j ,“!/3

f)jjij@: o 5}5 -:jjjj;:-g;‘;iig @45 L% 31/ 4 \-:I:Ie@é q;a’ )

"Dan Dia telah menundukkan untukmu apa yang di langit dan apa yang di bumi semuanya, (sebagai

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 43



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

rahmat) daripada-Nya. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda
(kekuasaan Allah) bagi kaum yang berpikir." (QS. Al-Jatsiyah [45]: 13).

Sejalan dengan Izzi Dien (2000), hasil kajian ini menegaskan bahwa taskhir harus dipahami
sebagai pemberian ilahiah yang menuntut kesadaran etis dan tanggung jawab ekologis. Dengan demikian,
perusakan lingkungan dipandang sebagai bentuk pengingkaran terhadap tauhid itu sendiri, karena
merusak tatanan yang diciptakan Allah secara seimbang.

Pembahasan selanjutnya menunjukkan bahwa posisi manusia dalam kosmologi Islam sebagai
khalifah fi al-ard merupakan poros utama etika lingkungan Islam. Kekhalifahan bukanlah status
kepemilikan, melainkan mandat pengelolaan (stewardshlp) yang sarat dengan tanggung ]awab

Wuﬂﬁ‘d G lels a‘M 25 J6 3

"Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, ‘Aku hendak menjadikan khalifah di
bumi.”" (QS. Al-Baqarah [2]: 30).

Hasil analisis menunjukkan bahwa kekhalifahan ini merupakan amanah berat yang menuntut
komitmen moral dan tanggung jawab kolektif. Penegasan Al-Qur’an bahwa amanah tersebut ditolak oleh
langit, bumi, dan gunung (QS. Al-Ahzab [33]: 72) memperlihatkan besatnya risiko dan konsekuensi etis
yang melekat pada peran manusia. Oleh karena itu, pengelolaan lingkungan dalam Islam dapat dipahami
sebagai bentuk ibadah sosial yang bersifat fard kifayah, di mana kelalaian kolektif akan berimplikasi pada
kerusakan bersama.

Dalam perspektif ini, konsep isti‘mar al-ard tidak identik dengan eksploitasi, melainkan
pemakmuran bumi secara bertanggung jawab dan berkeadilan. Bagir (2005) menegaskan bahwa
pemakmuran bumi harus mencakup kepentingan seluruh makhluk hidup, bukan hanya manusia. Temuan
ini relevan dengan wacana keberlanjutan kontemporer yang menekankan keadilan antargenerasi dan
antarspesies.

Aspek penting lain yang muncul dalam hasil kajian adalah prinsip amanah yang terintegrasi dengan
konsep maslahah sebagai tujuan utama syariah. Amanah mengikat manusia untuk bertindak adil,
proporsional, dan bertanggung jawab dalam setiap interaksi dengan alam. Dalam kerangka maqasid al-
shari‘ah, pelestarian lingkungan dapat dipahami sebagai bagian dari maslahah darariyyah, karena
kerusakan lingkungan secara langsung mengancam perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta
(Al-Din, 2001). Dengan demikian, isu lingkungan bukan persoalan sekunder, melainkan bagian integral
dari tujuan dasar syariat Islam.

Hasil pembahasan juga menegaskan larangan tegas Islam terhadap israf dan fasad fi al-ard sebagai
prinsip etika lingkungan yang bersifat preventif. Israf mencerminkan perilaku konsumtif dan eksploitatif
yang melampaui batas kebutuhan, sementara fasad mencakup segala bentuk tindakan yang merusak
keseimbangan ekologis dan tatanan sosial.

w Ed

T:)f—‘ ° @w):l;ij

= /m“

£
- z

"Dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros. Sesungguhnya orang-orang yang
pemboros itu adalah saudara-saudara setan." (QS. Al-Isra’ [17]: 26-27).

\42.3&:0\ A% up)’}] \)M ‘}b

"Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah (diciptakan) dengan baik." (QS. Al-A‘raf [7]:
50).

Larangan ini diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad SAW yang menegaskan pentingnya menjaga
kebersihan dan kesehatan ljngkungan publik

83

Jsts g 0Bl G o el 1,25 Juﬁx;/wi&\y@n A A 2 B5h ol 12

z

g

1l S ek g Jsz 0 Je car

44 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license




Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

Dari Abu Hurairah RA, dari Nabi SAW beliau bersabda: "Jauhilah dua perkara yang mendatangkan
laknat." Mereka bertanya: "Apakah dua perkara yang mendatangkan laknat itu, wahai Rasulullah?" Beliau
menjawab: "Orang yang buang hajat di jalan umum atau di tempat berteduh manusia." (HR. Muslim).

Hadis tersebut menunjukkan bahwa kepedulian terhadap lingkungan dalam Islam tidak hanya
bersifat kosmik, tetapi juga sangat praktis dan berorientasi pada kesehatan publik. Dengan demikian, etika
lingkungan Islam memiliki spektrum yang luas, mulai dari prinsip teologis hingga regulasi perilaku sehari-
hari.

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menunjukkan bahwa etika lingkungan Islam
merupakan sistem nilai yang holistik, integratif, dan relevan dengan tantangan krisis ekologis
kontemporer. Prinsip tauhid, khalifah, amanah, maslahah, serta larangan israf dan fasad membentuk
kerangka normatif yang kuat untuk mendukung kebijakan publik lingkungan yang berkelanjutan dan
berkeadilan.

Prinsip Etika Lingkungan Islam dan Relevansinya terhadap Kebijakan Publik

Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip etika lingkungan Islam memiliki relevansi yang
kuat dan operasional terhadap perumusan serta pelaksanaan kebijakan publik lingkungan. Salah satu
prinsip fundamental yang muncul adalah keadilan lingkungan (al-‘adl), yang dalam Islam tidak terbatas
pada relasi antarmanusia, tetapi juga mencakup keadilan antargenerasi dan keadilan antara manusia
dengan makhluk lain (keadilan ekologis). Prinsip ini menuntut agar pengelolaan lingkungan dilakukan
secara adil, proporsional, dan tidak diskriminatif.

Dalam konteks kebijakan publik, keadilan lingkungan dapat diterjemahkan ke dalam beberapa
dimensi, yakni keadilan distributif berupa jaminan akses yang setara terhadap lingkungan yang bersih dan
sehat, keadilan prosedural melalui keterlibatan masyarakat dalam proses pengambilan keputusan, serta
keadilan restoratif yang menekankan pemulihan kerusakan lingkungan yang dialami oleh kelompok
masyarakat rentan (Schlosberg, 2007). Hasil analisis menunjukkan bahwa negara, sebagai pelaksana
amanah kekhalifahan kolektif, memiliki kewajiban moral dan politik untuk memastikan bahwa beban
pencemaran dan degradasi lingkungan tidak ditanggung secara tidak proporsional oleh komunitas miskin
dan marginal. Temuan ini sejalan dengan kritik Bullard (2000) terhadap praktik environmental racism, di
mana kelompok rentan sering kali menjadi korban utama kebijakan lingkungan yang tidak adil.

Prinsip lain yang menonjol adalah keberlanjutan (sustainability), yang dalam khazanah etika Islam
dapat ditautkan dengan konsep al-istidlam, yaitu mengambil manfaat secara berkelanjutan tanpa merusak
sumbernya. Larangan terhadap israf dan eksploitasi berlebihan secara langsung mendukung paradigma
pembangunan berkelanjutan yang berorientasi jangka panjang. Islam tidak memandang alam sebagai
komoditas yang dapat dihabiskan, melainkan sebagai titipan yang harus dijaga kesinambungannya.

Landasan etis prinsip keberlanjutan ini ditegaskan secara kuat dalam ajaran Nabi Muhammad
SAW, bahkan dalam konteks eskatologis sekalipun.

o

sl g g el B &) ey Gl Jo &1 0ot J6 106 A 4 o sl g 4T 2

eoails ok 55 2,8 Y O plain o L

Dari Anas bin Malik RA, dia berkata: Rasulullah SAW bersabda: "Jika hari Kiamat tiba dan di tangan
salah seorang di antara kalian ada bibit kurma, maka jika dia mampu untuk tidak berdiri (mati) sebelum
menanamnya, maka hendaklah dia menanamnya." (HR. Ahmad, dinilai hasan oleh Al-Albani).

Hadis ini memberikan pesan normatif yang sangat kuat bahwa tindakan ekologis yang berorientasi
masa depan merupakan kewajiban moral, terlepas dari situasi dan kepastian hasilnya. Dalam konteks
kebijakan publik, prinsip ini menguatkan urgensi investasi jangka panjang dalam pelestarian lingkungan,
seperti reboisasi, energi terbarukan, dan perlindungan ekosistem, meskipun manfaat ekonominya tidak
selalu bersifat instan.

Pembahasan selanjutnya menunjukkan bahwa prinsip tanggung jawab antargenerasi merupakan
derivasi langsung dari konsep keadilan dan kekhalifahan. Setiap generasi dipahami sebagai penerima
amanah bumi dari generasi sebelumnya sekaligus penyerah amanah kepada generasi berikutnya. Oleh
karena itu, kebijakan publik yang mengorbankan kemampuan generasi mendatang untuk memenuhi

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 45



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

kebutuhannya—misalnya melalui eksploitasi masif sumber daya tak terbarukan tanpa strategi substitusi—
bertentangan dengan etika lingkungan Islam.

Dalam kerangka maqasid al-shari‘ah, konsep hifz al-mal (petlindungan hatta) dapat diperluas
maknanya untuk mencakup perlindungan modal alam (natural capital). Hasil kajian ini menunjukkan
bahwa pelestarian lingkungan bukan hanya persoalan ekologis, tetapi juga persoalan keadilan ekonomi
dan keberlanjutan sosial jangka panjang.

Prinsip lain yang memiliki implikasi kebijakan yang signifikan adalah prinsip pencegahan
kerusakan (sadd al-dzari‘ah). Prinsip fikih ini menekankan kewajiban mencegah segala sarana atau
aktivitas yang berpotensi mengarah pada kerusakan, meskipun dampak negatifnya belum sepenuhnya
terwujud. Dalam konteks kebijakan lingkungan modern, prinsip ini memiliki kesesuaian yang kuat dengan
precautionary principle, yang menuntut tindakan pencegahan ketika suatu aktivitas industri atau teknologi
berpotensi menimbulkan dampak lingkungan yang serius dan tidak dapat dipulihkan, meskipun bukti
ilmiahnya belum sepenuhnya konklusif (Llewellyn, 2003).

Lebih lanjut, kaidah fikih dat’ al-mafasid mugaddam ‘ala jalb al-masalih—menolak kerusakan
didahulukan atas menarik kemanfaatan—memberikan dasar normatif bagi analisis dampak lingkungan
dalam kebijakan publik. Prinsip ini menuntut agar pertimbangan ekonomi tidak mengalahkan
perlindungan lingkungan dan keselamatan publik. Dengan demikian, etika lingkungan Islam menawarkan
kerangka kebijakan yang bersifat preventif, berhati-hati, dan berorientasi pada kemaslahatan jangka
panjang.

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip etika
lingkungan Islam—meliputi keadilan, keberlanjutan, tanggung jawab antargenerasi, dan pencegahan
kerusakan—memiliki relevansi substantif dan aplikatif dalam pengembangan kebijakan publik
lingkungan. Prinsip-prinsip tersebut tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga dapat
diterjemahkan menjadi dasar etis bagi tata kelola lingkungan yang berkelanjutan, inklusif, dan berkeadilan.
Implementasi Etika Lingkungan Islam dalam Kebijakan Publik

Hasil kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai etika lingkungan Islam memiliki potensi yang kuat
untuk diintegrasikan ke dalam sistem hukum dan regulasi lingkungan, baik secara substantif maupun
simbolik-retoris. Integrasi ini dapat dilakukan melalui pencantuman nilai tanggung jawab manusia sebagai
khalifah dalam konsideran atau preambul konstitusi dan undang-undang lingkungan hidup, sehingga
kebijakan lingkungan memperoleh legitimasi moral dan kultural yang lebih luas (Nast, 1996; 1zzi Dien,
2000). Pendekatan ini penting terutama di masyarakat religius, di mana norma keagamaan memiliki daya
ikat sosial yang tinggi.

Secara substantif, prinsip-prinsip etika Islam dapat dioperasionalkan melalui instrumen kebijakan
konkret. Larangan israf dapat diterjemahkan ke dalam regulasi ekonomi sirkular dan pengelolaan sampah
berbasis hierarki—mulai dari pencegahan, penggunaan ulang, daur ulang, pemulihan energi, hingga
pembuangan sebagai opsi terakhir—yang sejalan dengan paradigma keberlanjutan modern (United
Nations, 2015). Selain itu, penerapan pajak lingkungan (daribah al-bi‘ah) dan insentif fiskal bagi industri
hijau mencerminkan implementasi prinsip hifz al-mal dan keadilan distributif dalam kebijakan publik
(Kamali, 2010; Schlosberg, 2007). Standar emisi dan baku mutu lingkungan yang ketat juga
merepresentasikan penerapan prinsip sadd al-dzari‘ah, yaitu pencegahan potensi kerusakan sebelum
dampak serius terjadi (Llewellyn, 2003).

Pembahasan selanjutnya menunjukkan bahwa paradigma pembangunan perlu bergeser dari
orientasi pertumbuhan ekonomi semata menuju pembangunan berkelanjutan holistik yang selaras dengan
maqasid al-shari‘ah. Dalam konteks ini, kebijakan tata ruang idealnya mempertimbangkan konsep hima,
yakni kawasan lindung dalam tradisi Islam yang bertujuan mencegah eksploitasi berlebihan dan menjaga
keberlanjutan ekosistem (Hakim, 2012). Konsep ini memiliki koherensi yang kuat dengan pendekatan
konservasi modern dan dapat diadaptasi dalam kebijakan perlindungan kawasan strategis dan
keanekaragaman hayati.

Di sektor ketahanan pangan dan pertanian, hasil kajian menunjukkan bahwa promosi pertanian
organik, pengurangan penggunaan pestisida, serta penguatan praktik pertanian berkelanjutan sejalan
dengan nilai etika Islam yang memandang harth (bertani) sebagai bentuk ibadah dan tanggung jawab

46 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

ekologis. Lebih jauh, instrumen ekonomi sosial Islam seperti zakat, wakaf, dan sadaqah jariyah memiliki
potensi besar untuk mendukung pembiayaan proyek konservasi lingkungan, energi terbarukan, serta riset
lingkungan hidup yang berorientasi jangka panjang (Foltz et al., 2003; Kamali, 2010).

Hasil kajian juga menegaskan peran strategis negara sebagai ulil amri dalam menegakkan etika
lingkungan melalui prinsip amar ma‘ruf nahi munkar. Peran ini dapat diwujudkan melalui pengawasan
dan penegakan hukum lingkungan (al-hisbah) yang tegas terhadap pelaku pencemaran, serta melalui
pendidikan dan kampanye publik yang memasukkan perspektif keagamaan (Dryzek, 2021). Dalam
konteks Indonesia, lembaga keagamaan memiliki posisi yang sangat strategis. Majelis Ulama Indonesia,
misalnya, telah mengeluarkan Fatwa No. 41 Tahun 2014 tentang Pengelolaan Sampah untuk Mencegah
Kerusakan Lingkungan, yang mewajibkan umat Muslim untuk menjaga kebersihan dan mengelola
sampah secara bertanggung jawab (Majelis Ulama Indonesia, 2014). Fatwa semacam ini memiliki
kekuatan normatif yang signifikan dalam mendorong perubahan perilaku masyarakat.

Selain itu, masjid berpotensi bertransformasi menjadi pusat edukasi dan aksi lingkungan melalui
pengembangan konsep eco-mosque, seperti penghematan energi dan air, pengelolaan sampah, serta
kampanye kesadaran ekologis berbasis komunitas. Temuan ini memperkuat argumen bahwa efektivitas
kebijakan lingkungan tidak hanya bergantung pada negara, tetapi juga pada institusi sosial-keagamaan
yang memiliki kedekatan langsung dengan masyarakat (Putnam, 2000).

Partisipasi masyarakat juga muncul sebagai elemen kunci dalam implementasi etika lingkungan
Islam. Prinsip al-amr bi al-ma‘raf wa al-nahy ‘an al-munkar tidak hanya menjadi kewajiban negara, tetapi
juga kewajiban individual dan kolektif. Masyarakat sipil, LSM berbasis agama, dan komunitas lokal perlu
dilibatkan secara aktif dalam pemantauan lingkungan, advokasi kebijakan, serta praktik konservasi
berbasis kearifan lokal (local wisdom) yang sering kali memiliki keselarasan nilai dengan etika Islam
(Ostrom, 1990).

Meski demikian, hasil pembahasan juga mengidentifikasi sejumlah tantangan normatif dan
struktural. Pluralitas interpretasi teks keagamaan membuka ruang bagi tafsir yang dapat digunakan untuk
melegitimasi kepentingan eksploitatif. Selain itu, dominannya sistem hukum positivistik sekuler sering
menyulitkan integrasi prinsip-prinsip syariah secara formal dalam kebijakan negara. Tantangan lain
muncul dari tekanan kepentingan ekonomi jangka pendek, khususnya dari industri ekstraktif, serta pola
konsumsi masyarakat yang masih tinggi (Bullard, 2000). Lemahnya kapasitas kelembagaan dan koordinasi
antara kementerian lingkungan, kementerian agama, dan lembaga keagamaan juga menjadi hambatan
implementatif yang signifikan.

Namun demikian, kajian ini juga menemukan peluang strategis untuk memperkuat integrasi etika
lingkungan Islam dalam kebijakan publik. Harmonisasi nilai agama dan kebijakan modern dapat dilakukan
melalui pendekatan berbasis hak lingkungan (environmental rights) dan pendekatan berbasis maqasid,
yang memiliki titik temu dengan agenda pembangunan berkelanjutan global (SDGs) dan prinsip hak asasi
manusia (United Nations, 2015; Sen, 1999). Modal sosial keagamaan yang tinggi di negara-negara Muslim
dapat dimobilisasi untuk aksi kolektif perlindungan lingkungan. Selain itu, kearifan lokal bernuansa Islami
dalam pengelolaan sumber daya alam serta berkembangnya gerakan Islam progresif yang peduli pada
keadilan ekologis membuka ruang kolaborasi lintas aktor. Dukungan ketja sama internasional dalam
pendanaan dan transfer teknologi hijau juga menjadi peluang penting dalam memperkuat kebijakan
lingkungan berbasis etika Islam (Stern, 2007).

Paradoks Kebijakan Lingkungan di Negara Muslim: Antara Identitas Keislaman dan Praktik
Ekstraktif

Evaluasi kritis terhadap kebijakan publik lingkungan di negara-negara berpenduduk mayoritas
Muslim mengungkapkan paradoks yang mendalam. Di satu sisi, negara-negara ini sering kali mengklaim
identitas keislaman yang kuat dalam konstitusi dan wacana publik. Di sisi lain, kebijakan pembangunan
ckonomi dan pengelolaan sumber daya alamnya kerap mengadopsi model ekstraktif-antroposentris yang
tidak selaras dengan prinsip-prinsip etika lingkungan Islam yang mereka akui (Mangunjaya & McKay,
2012). Bagian ini menganalisis kesenjangan antara ideal normatif dan realitas empiris, menelusuri akar
strukturalnya, serta membahas potensi etika Islam sebagai kekuatan transformatif melalui studi kasus dan
analisis komparatif.

Di Indonesia dan Malaysia, sektor kehutanan dan pertambangan merupakan pilar ekonomi utama
sekaligus sumber konflik ekologis dan sosial yang akut. Di Indonesia, meskipun telah memiliki Undang-

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 47



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Undang No. 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup yang dinilai
progresif, tingkat deforestasi tetap tinggi. Data Global Forest Watch menunjukkan Indonesia kehilangan
10,2 juta hektare hutan primer antara 2002—2021, dengan puncak pada periode 2014—2015 yang berkaitan
dengan kebakaran hutan dan lahan (Global Forest Watch, 2022). Kebijakan seperti izin usaha
pemanfaatan hasil hutan kayu (IUPHHK) dan perluasan perkebunan kelapa sawit sering kali
mengesampingkan prinsip kehati-hatian (sadd al-dzari‘ah) dan menimbulkan fasad fi al-ard dalam skala
besar.

Konflik agraria menjadi manifestasi nyata dari pengabaian prinsip keadilan lingkungan (al-‘adl).
Komunitas adat dan lokal, yang secara turun-temurun menjaga hutan melalui kearifan yang selaras dengan
prinsip hima, justru menjadi korban utama. Metreka kehilangan wilayah ulayat, akses terhadap sumber
kehidupan, serta menanggung beban pencemaran industri. Situasi ini bertentangan langsung dengan
prinsip keadilan yang ditegaskan Al-Qur’an:

s 0o o2 2 0,8 o ) et K ST Y e o

"Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan
yang batil..." (QS. An-Nisa’ [4]: 29).

Di Malaysia, meskipun komitmen terhadap Islam lebih terlembagakan, model pembangunan
berbasis ekstraksi sumber daya juga menciptakan tekanan ekologis serupa. Laporan Sahabat Alam
Malaysia (SAM) menyoroti pencemaran sungai dan perampasan tanah adat akibat perkebunan dan
pertambangan (SAM, 2021). Temuan ini menunjukkan bahwa kesenjangan etika—praktik bersifat sistemik
dan dipicu oleh logika ekonomi-politik yang berorientasi pada pertumbuhan jangka pendek.

Keberadaan regulasi lingkungan yang relatif memadai tidak serta-merta menjamin perlindungan
lingkungan yang efektif. Lemahnya implementasi dan penegakan hukum menjadi persoalan kronis akibat
keterbatasan kapasitas aparat, korupsi perizinan lingkungan, buruknya koordinasi lintas sektor, serta
politik hukum yang menempatkan regulasi lingkungan sebagai legitimasi simbolik tanpa komitmen
anggaran dan politik yang kuat.

Dalam perspektif etika Islam, kegagalan negara (ulil amri) dalam menegakkan hukum lingkungan
merupakan bentuk pengabaian amanah kekhalifahan. Konsep al-hisbah—yang dalam konteks modern
termanifestasi dalam lembaga pengawas lingkungan—seharusnya menjamin kemaslahatan publik, namun

sering kali tidak berfungsi optimal. Nabi SAW menegaskan:
ey 1 S 1805 g1y 18K

"Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban..." (HR. Al-Bukhari
dan Muslim).

Hadis ini menegaskan bahwa tanggung jawab kepemimpinan mencakup jaminan lingkungan
hidup yang layak bagi rakyat.

Fatwa No. 41 Tahun 2014 tentang Pengelolaan Sampah yang dikeluarkan oleh Majelis Ulama
Indonesia merupakan contoh konkret upaya menjembatani kesenjangan normatif—empiris. Fatwa ini
secara tegas menyatakan bahwa membuang sampah sembarangan adalah perbuatan dosa dan mewajibkan
umat Muslim menjaga kebersihan lingkungan. Kekuatan fatwa terletak pada legitimasi religio-moralnya
yang langsung menyentuh kesadaran individu.

Namun, studi empiris menunjukkan bahwa efektivitas fatwa terbatas tanpa dukungan
infrastruktur, edukasi berkelanjutan, dan kerja sama kelembagaan yang memadai (Nurhayati & Firdaus,
2020). Tanpa internalisasi, eksternalisasi, dan institusionalisasi yang sistemik, fatwa berisiko berhenti pada
level simbolik.

Salah satu tantangan terbesar adalah mentransformasikan kesadaran keberagamaan yang berfokus
pada ritual individu menjadi etika sosial-ekologis yang mendorong aksi kolektif dan advokasi kebijakan.
Etika lingkungan Islam menuntut peran aktif manusia sebagai khalifah untuk mencegah fasad dan
menegakkan ‘adl.

Transformasi ini memerlukan pendidikan transformatif yang mengintegrasikan figh al-br’ah
dengan isu-isu konkret seperti deforestasi, polusi plastik, dan keadilan iklim. Selain itu, perlu dibangun

48 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

koalisi strategis antara organisasi massa Islam dan organisasi lingkungan untuk memperkuat tekanan
politik. Munculnya gerakan Islamic eco-activism menunjukkan potensi penting jalur ini.

Analisis menunjukkan bahwa keberhasilan integrasi etika Islam dalam kebijakan publik
bergantung pada tiga faktor utama: kemauan politik elit, kapasitas kelembagaan lintas sektor, dan
pemberdayaan masyarakat berbasis nilai. Tanpa political will, regulasi dan fatwa akan kehilangan daya
transformasinya. Kapasitas kelembagaan diperlukan untuk memastikan koordinasi, monitoring, dan
penegakan hukum yang efektif. Sementara itu, pemberdayaan masyarakat menjadi kunci keberlanjutan
gerakan lingkungan, terutama jika dikaitkan dengan nilai-nilai agama dan kearifan lokal seperti hima dan
sadaqah jariyah.

Kesenjangan antara etika lingkungan Islam dan kebijakan publik mencerminkan konflik struktural
antara logika kapitalisme ekstraktif dan logika keberlanjutan berbasis nilai. Namun, etika lingkungan Islam
bukan romantisme normatif, melainkan sistem nilai hidup yang dapat dimobilisasi sebagai kekuatan
transformatif.

Pendekatan dual-track—reformasi kebijakan dari atas (top-down) dan penguatan gerakan sosial
dari bawah (bottom-up)—menjadi strategi kunci untuk menutup kesenjangan tersebut. Titik temu kedua
jalur ini terletak pada pembentukan tata kelola lingkungan yang inklusif dan berkeadilan, di mana negara,
lembaga keagamaan, masyarakat sipil, dan dunia usaha bersama-sama memikul amanah sebagai khalifah
fi al-ard untuk merawat bumi sebagai titipan bagi generasi mendatang.

CONCLUSION

Penelitian ini menegaskan bahwa etika lingkungan Islam merupakan sistem nilai yang koheren
dan komprehensif, berakar pada doktrin tauhid dan dikembangkan melalui konsep kekhalifahan, amanah,
serta prinsip-prinsip keadilan, keberlanjutan, dan pencegahan kerusakan. Nilai-nilai tersebut merupakan
bagian integral dari worldpie Islam yang relevan untuk merespons krisis ekologis kontemporer, namun
belum sepenuhnya terintegrasi dalam praktik kebijakan publik di banyak negara Muslim. Analisis
menunjukkan adanya kesenjangan antara ideal normatif etika lingkungan Islam dan realitas empiris
kebijakan pembangunan yang masih didominasi paradigma ekstraktif-antroposentris, lemahnya
penegakan hukum, serta keterbatasan kapasitas kelembagaan. Dalam konteks ini, etika lingkungan Islam
memiliki potensi sebagai kerangka normatif dan kekuatan transformatif untuk mengarahkan kebijakan
publik menuju tata kelola lingkungan yang lebih adil dan berkelanjutan. Implementasi etika lingkungan
Islam dalam kebijakan publik menuntut pendekatan integratif yang memadukan nilai agama dengan
instrumen kebijakan modern, memperkuat peran negara dan lembaga keagamaan, serta mendorong
partisipasi aktif masyarakat. Dengan dukungan kemauan politik, penguatan kelembagaan, dan
pemberdayaan berbasis nilai serta kearifan lokal, etika lingkungan Islam dapat berkontribusi signifikan
dalam membentuk kebijakan lingkungan yang tidak hanya efektif secara teknis, tetapi juga bermoral dan
berorientasi jangka panjang.

BIBLIOGRAPHY
Al-Din, A. (2001). Almaqasid al-shari‘ab wa ‘alagatuba bi al-bi’ah. Dar al-Fikr.
Bagir, Z. A. (2005). Islam dan etika lingkungan. Jurnal Ulumnl Qur'an, 16(2), 36—49.

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research Journal, 9(2), 27-40.
https://doi.org/10.3316/QRJ0902027

Bullard, R. D. (2000). Dumping in Dixie: Race, class, and environmental quality (3rd ed.). Westview Press.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inguiry and research design: Choosing among five approaches (4th ed.).
SAGE Publications.

Dryzek, J. S. (2021). The politics of the earth: Environmental discourses (4th ed.). Oxford University Press.

Foltz, R. C. (2003). Islamic environmentalism: A matter of interpretation. In R. C. Foltz, F. M. Denny, & A.
Baharuddin (Eds.), Islam and ecology: A bestowed trust (pp. 249-275). Harvard University Press.

Foltz, R. C., Denny, F. M., & Baharuddin, A. (Eds.). (2003). Is/an: and ecology: A bestowed trust. Harvard University
Press.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 49



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Global Forest Watch. (2022). Indonesia deforestation rates and statistics. World Resources Institute.

Hakim, B. S. (2012). Traditional Islamic principles of built environment. Journal of Islamic Architecture, 2(1), 1-6.
https://doi.org/10.18860/jia.v2i1.1776

IPBES. (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services. IPBES Secretariat.

IPCC. (2022). Climate change 2022: Impacts, adaptation and vulnerability. Cambridge University Press.

1zzi Dien, M. (2000). The environmental dimensions of Islam. Lutterworth Press.

Kamali, M. H. (2010). Magasid al-shari‘ah made simple. International Institute of Islamic Thought.
Krippendortt, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.). SAGE Publications.

Llewellyn, D. (2003). The precautionary principle: A concept in environmental law. Journal of Environmental Law,
15(2), 147-164. https://doi.org/10.1093/jel/15.2.147

Majelis Ulama Indonesia. (2014). Fatwa No. 41 Tabun 2014 tentang pengelolaan sampah untuk mencegah kerusakan
lingkungan. MUI.

Mangunjaya, F. M., & McKay, J. E. (2012). Reviving Islamic environmentalism: Muslim views on nature and
environmental ethics in Indonesia. Worldviews: Global Religions, Culture, and Ecology, 16(3), 286-305.
https://doi.org/10.1163/15685357-01603006

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. Oxford University Press.

Nasr, S. H. (2003). Islam, the contemporary Islamic world, and the environmental crisis. In R. C. Foltz et al. (Eds.),
Islam and ecology: A bestowed trust (pp. 85—105). Harvard University Press.

Neuman, W. L. (2014). Social research methods: Qualitative and guantitative approaches (7th ed.). Pearson Education.

Nurhayati, S., & Firdaus, F. (2020). Peran fatwa keagamaan dalam pengelolaan lingkungan hidup berbasis
masyarakat. Jurnal Hukum Islam, 18(2), 201-220.

Ostrom, E. (1990). Governing the commons: The evolution of institutions for collective action. Cambridge University Press.
Patton, M. Q. (2015). QOualitative research & evaluation methods (4th ed.). SAGE Publications.
Putnam, R. D. (2000). Bow/ing alone: The collapse and revival of American community. Simon & Schuster.

Rockstrém, J., Steffen, W., Noone, K., et al. (2009). A safe operating space for humanity. Nature, 461(7263), 472—
475. https://doi.org/10.1038/461472a

Sahabat Alam Malaysia. (2021). Annual environmental report. SAM.

Schlosberg, D. (2007). Defining environmental justice: Theories, movements, and nature. Oxford University Press.
Sen, A. (1999). Development as freedom. Knopf.

Stern, N. (2007). The economics of climate change: The Stern review. Cambridge University Press.

United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 agenda for sustainable development. United Nations.
Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

50 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



