
Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 41 

     
 
 
Etika Lingkungan dalam Islam dan Implementasinya dalam Kebijakan Publik 
 
Mashudi  
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Ahmad Shiddiq, Jember, Indonesia 
Email: mashudi688@gmail.com 
 
 
Received: November 23, 2025.  Accepted: Desember 29, 2025.  Published: January 10, 2026  

ABSTRACT 
The global environmental crisis characterized by climate change, loss of biodiversity, and massive pollution 

demands a multidimensional response, including value-based and ethical approaches (IPCC, 2022). Islam, as a 

comprehensive (shamil) religion, offers a set of environmental ethical principles rooted in its theological doctrines 

and laws. This journal article aims to conceptualize environmental ethics in Islam and analyze its potential 

implementation in public policy formulation. This study uses a qualitative method with a descriptive-analytical 

library research approach, analyzing primary texts (the Qur'an and Hadith) as well as secondary texts related to 

environmental jurisprudence, maqāṣid al-sharī‘ah, and public policy. The findings show that Islamic environmental 

ethics are built on the foundation of tauhid (the oneness of God), which views nature as a sign (ayat) of Allah's 

greatness and a system that is subject to His laws (sunnatullah). Humans are positioned as khalifah (representatives) 

on earth who carry the amanah (trust) to manage (isti‘mār) and prosper the earth in a balanced manner, bound by 

the principles of maslahah (public interest), justice (‘adl), prohibition of corruption (fasad), and wastefulness (israf). 

The implementation of these values in public policy can be realized through: (1) Integrating the principles of sadd 

al-dzarī‘ah (preventing the path to destruction) and ḥifẓ al-bī‘ah (preserving the environment) into regulations; (2) 

Reformulation of sustainable development policies based on the paradigm of khalifah; (3) Strengthening the role 

of state and non-state actors, including religious institutions; and (4) Increasing community participation based on 

ethical-religious awareness. The main challenge lies in harmonizing religious norms with the logic of modern 

secular policies, while the opportunity lies in the potential for large-scale community mobilization based on 

religious values. This article concludes that Islamic environmental ethics is not merely a moral discourse, but can 

become a relevant normative-operational framework for responding to contemporary ecological crises through 

transformative public policy instruments. 

 

Keywords: Islamic Environmental Ethics, Caliphate, Maqāṣid al-Sharī‘ah, Public Policy, Sustainable Development, 
Fasad fil Ardh. 
 
ABSTRAK  
Krisis lingkungan global yang ditandai dengan perubahan iklim, hilangnya keanekaragaman hayati, dan polusi masif menuntut 
respons multidimensi, termasuk pendekatan berbasis nilai dan etika (IPCC, 2022). Islam, sebagai agama yang komprehensif 
(shamil), menawarkan seperangkat prinsip etika lingkungan yang berakar pada doktrin teologis dan hukumnya. Artikel jurnal ini 
bertujuan untuk mengkonseptualisasikan etika lingkungan dalam Islam dan menganalisis potensi implementasinya dalam formulasi 
kebijakan publik. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research) yang 

bersifat deskriptif-analitis, menganalisis teks primer (Al-Qur’an dan Hadis) serta teks sekunder terkait fikih lingkungan, maqāṣid 
al-sharī‘ah, dan kebijakan publik. Temuan penelitian menunjukkan bahwa etika lingkungan Islam dibangun di atas fondasi tauhid 
(keesaan Tuhan), yang memandang alam sebagai ayat (tanda) kebesaran Allah dan sistem yang tunduk pada hukum-Nya 
(sunnatullah). Manusia diposisikan sebagai khalifah (wakil) di bumi yang memikul amanah (kepercayaan) untuk mengelola 
(isti‘mār) dan memakmurkan bumi secara berimbang, dengan diikat oleh prinsip maslahah (kemanfaatan umum), keadilan (‘adl), 
larangan berbuat kerusakan (fasad), dan pemborosan (israf). Implementasi nilai-nilai ini dalam kebijakan publik dapat diwujudkan 

melalui: (1) Integrasi prinsip sadd al-dzarī‘ah (mencegah jalan kerusakan) dan ḥifẓ al-bī‘ah (menjaga lingkungan) ke dalam regulasi; 
(2) Reformulasi kebijakan pembangunan berkelanjutan berbasis paradigma khalifah; (3) Penguatan peran state dan non-state actors, 
termasuk lembaga keagamaan; serta (4) Peningkatan partisipasi masyarakat berbasis kesadaran etis-religius. Tantangan utama 
terletak pada harmonisasi norma agama dengan logika kebijakan modern yang sekuler, sementara peluangnya adalah potensi 
mobilisasi masyarakat yang besar berbasis nilai-nilai keagamaan. Artikel ini menyimpulkan bahwa etika lingkungan Islam bukan 

 
Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) January 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 42 

sekadar wacana moral, tetapi dapat menjadi kerangka normatif-operasional yang relevan untuk merespons krisis ekologis kontemporer 
melalui instrumen kebijakan publik yang transformatif. 

Kata Kunci:Etika Lingkungan Islam, Khalifah, Maqāṣid al-Sharī‘ah, Kebijakan Publik, Pembangunan Berkelanjutan, Fasad fil 
Ardh. 
 

INTRODUCTION 
Dunia kontemporer tengah menghadapi krisis lingkungan yang bersifat multidimensional dan 

global. Laporan terbaru Panel Antarpemerintah tentang Perubahan Iklim (IPCC) menegaskan bahwa 
dampak perubahan iklim yang dipicu oleh aktivitas manusia telah meluas, berlangsung cepat, dan semakin 
intensif, sehingga mengancam keberlanjutan sistem ekologi, ketahanan pangan, serta kesehatan 
masyarakat secara global (IPCC, 2022). Sejalan dengan itu, laporan Platform Sains-Kebijakan 
Antarpemerintah tentang Keanekaragaman Hayati dan Jasa Ekosistem (IPBES) mengungkapkan kondisi 
yang mengkhawatirkan terkait hilangnya keanekaragaman hayati, dengan estimasi satu juta spesies berada 
dalam ancaman kepunahan—suatu tingkat kepunahan yang belum pernah terjadi sebelumnya dalam 
sejarah manusia (IPBES, 2019). 

Kondisi tersebut mencerminkan kegagalan paradigma pembangunan antroposentris-eksploitatif 
yang menempatkan manusia sebagai pusat dominasi atas alam tanpa mempertimbangkan batas daya 
dukung ekologis. Konsep planetary boundaries yang dikemukakan oleh Rockström et al. (2009) 
menunjukkan bahwa aktivitas manusia telah melampaui ambang batas aman bumi, sehingga memicu 
krisis ekologis yang bersifat sistemik. Dalam merespons situasi ini, berbagai kebijakan publik telah 
dirumuskan, baik melalui kesepakatan internasional seperti Paris Agreement maupun melalui regulasi 
nasional di berbagai negara. 

Namun demikian, implementasi kebijakan lingkungan sering kali menghadapi tantangan serius, 
antara lain lemahnya kepatuhan, defisit legitimasi sosial, serta resistensi masyarakat. Kebijakan-kebijakan 
tersebut kerap dipersepsikan bersifat teknokratis dan elitis, sehingga kurang menyentuh nilai-nilai 
fundamental yang hidup dalam kesadaran sosial masyarakat (Dryzek, 2021). Kondisi ini menunjukkan 
bahwa pendekatan berbasis regulasi semata belum cukup efektif untuk mengatasi kompleksitas krisis 
lingkungan yang dihadapi saat ini. 

Dalam konteks tersebut, pendekatan etika dan nilai keagamaan menjadi semakin signifikan. Islam, 
sebagai agama yang memiliki sumber normatif otoritatif berupa Al-Qur’an dan Hadis, menawarkan 
seperangkat nilai yang menekankan tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah di bumi, prinsip 
keseimbangan (mīzān), amanah, serta larangan melakukan kerusakan (fasād). Etika lingkungan Islam 
berpotensi membangun kesadaran intrinsik, motivasi moral, dan legitimasi sosial yang kuat dalam 
mendukung kebijakan publik di bidang lingkungan hidup. 

Meskipun demikian, kajian tentang etika lingkungan Islam masih sering terfragmentasi, normatif-
deskriptif, dan belum sepenuhnya diintegrasikan ke dalam diskursus kebijakan publik kontemporer. 
Kesenjangan ini menunjukkan perlunya upaya rekonstruksi dan sistematisasi etika lingkungan Islam yang 
tidak hanya berakar pada sumber-sumber otoritatif keislaman, tetapi juga relevan dan aplikatif dalam 
konteks perumusan serta implementasi kebijakan publik modern. Dengan demikian, penelitian ini 
memposisikan diri untuk menjembatani dimensi normatif keislaman dengan kebutuhan praktis tata kelola 
lingkungan yang berkelanjutan. 

 
METHOD  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 
research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada pemahaman mendalam terhadap 
makna, nilai, dan prinsip normatif yang terkandung dalam sumber-sumber ajaran Islam serta relevansinya 
dalam konteks kebijakan publik lingkungan (Creswell & Poth, 2018). Penelitian kepustakaan 
memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi, menafsirkan, dan merekonstruksi konsep etika lingkungan 
Islam melalui analisis teks dan wacana secara sistematis (Zed, 2014). 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 43 

Sumber data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi 
Al-Qur’an dan Hadis Nabi yang berkaitan dengan isu lingkungan, relasi manusia dan alam, tanggung 
jawab sebagai khalifah, prinsip keseimbangan, serta larangan perusakan. Sumber sekunder mencakup 
buku-buku ilmiah, artikel jurnal bereputasi, laporan lembaga internasional, serta literatur yang relevan 
dengan etika lingkungan, kebijakan publik, dan pembangunan berkelanjutan. Penggunaan sumber 
sekunder bertujuan untuk memperkaya analisis dan menempatkan etika lingkungan Islam dalam dialog 
dengan diskursus akademik kontemporer (Neuman, 2014). 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu dengan menelusuri dan 
menginventarisasi literatur yang relevan secara sistematis. Literatur dipilih berdasarkan kriteria otoritas 
penulis, kredibilitas penerbit, relevansi dengan fokus penelitian, serta kontribusinya terhadap 
pengembangan kajian etika lingkungan dan kebijakan publik. Teknik ini lazim digunakan dalam penelitian 
konseptual dan normatif untuk memastikan keluasan dan kedalaman data yang dianalisis (Bowen, 2009). 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dan analisis 
tematik. Analisis isi digunakan untuk mengidentifikasi tema, konsep, dan prinsip etika lingkungan yang 
terkandung dalam teks Al-Qur’an, Hadis, serta literatur pendukung, sementara analisis tematik digunakan 
untuk mengelompokkan dan mensistematisasikan prinsip-prinsip tersebut ke dalam kerangka konseptual 
yang koheren (Krippendorff, 2018). Selanjutnya, prinsip-prinsip etika lingkungan Islam yang telah 
direkonstruksi dianalisis secara kritis dengan mengaitkannya pada kerangka kebijakan publik dan etika 
lingkungan kontemporer guna menilai relevansi, potensi implementasi, serta tantangan aplikatifnya. 

Untuk menjaga keabsahan data dan validitas analisis, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber 
dengan membandingkan pandangan dari literatur klasik dan kontemporer serta mengaitkannya dengan 
konteks kebijakan lingkungan modern. Pendekatan ini bertujuan untuk meminimalkan bias penafsiran 
dan menghasilkan analisis yang argumentatif, komprehensif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara 
akademik (Patton, 2015). 

 
RESULTS AND DISCUSSION  
Problematika Hukum Islam Di Era Digital 

Hasil kajian menunjukkan bahwa etika lingkungan dalam perspektif Islam berakar kuat pada 
prinsip tauhid sebagai fondasi teologis yang membentuk cara pandang manusia terhadap alam. Tauhid 
menegaskan pengakuan atas keesaan Allah SWT sebagai Pencipta, Pemilik, dan Penguasa mutlak alam 
semesta. Dalam kerangka ini, alam tidak dipahami sebagai entitas netral atau semata-mata sumber daya 
ekonomi, melainkan sebagai āyah (tanda) yang menunjukkan kebesaran dan keberadaan Allah, sekaligus 
sebagai sistem yang tunduk pada hukum ilahiah (sunnatullah). Pemahaman ini menempatkan manusia 
sebagai bagian dari keteraturan kosmik, bukan sebagai penguasa absolut atas alam. 

نَ . عَلَّمَهُ ٱلۡبـَيَانَ . ٱلشَّمۡسُ وَٱلۡقَمَرُ بحُِسۡبَان نسَٰ .  يَسۡجُدَانِ  وَٱلشَّجَرُ  وَٱلنَّجۡمُ .  ٖ◌ ٱلرَّحمَٰۡنُ . عَلَّمَ ٱلۡقُرۡءَانَ . خَلَقَ ٱلإِۡ
ٱلۡمِيزاَنِ  فيِ  تَطۡغَوۡاْ  أَلاَّ .  ٱلۡمِيزاَنَ  وَوَضَعَ  رَفَـعَهَا وَٱلسَّمَاءَٓ   

 
"(Yaitu) Tuhan Yang Maha Pengasih, Yang telah mengajarkan Al-Qur'an. Dia menciptakan manusia, 
Mengajarnya pandai berbicara. Matahari dan bulan beredar menurut perhitungan, dan tetumbuhan dan 
pepohonan, keduanya tunduk (kepada-Nya). Dan langit telah ditinggikan-Nya dan Dia ciptakan 

keseimbangan, agar kamu tidak merusak keseimbangan itu." (QS. Ar-Raḥmān [55]: 1–8). 
Ayat tersebut menegaskan adanya mīzān (keseimbangan) yang menjadi prinsip fundamental 

dalam sistem alam semesta. Hasil analisis menunjukkan bahwa keseimbangan ini bersifat normatif 
sekaligus ekologis, sehingga pelanggaran terhadapnya bukan hanya kesalahan teknis, tetapi juga 
pelanggaran etis dan spiritual. Konsep taskhīr yang disebutkan dalam Al-Qur’an tidak dapat dimaknai 
sebagai legitimasi eksploitasi, melainkan sebagai bentuk penundukan alam yang disertai tanggung jawab 
moral dan amanah. 

تِ  فيِ  مَّا لَكُم وَسَخَّرَ  وَٰ يع ٱلأَۡرۡضِ  فيِ  وَمَا ٱلسَّمَٰ نۡهُۚ  اٗ◌ جمَِ لِكَ  فيِ  إِنَّ  مِّ يَـتـَفَكَّرُونَ  ٖ◌ لقَِّوۡم ٖ◌ لأَٓيَٰت ذَٰ  
 

"Dan Dia telah menundukkan untukmu apa yang di langit dan apa yang di bumi semuanya, (sebagai 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 44 

rahmat) daripada-Nya. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda 
(kekuasaan Allah) bagi kaum yang berpikir." (QS. Al-Jātsiyah [45]: 13). 

Sejalan dengan Izzi Dien (2000), hasil kajian ini menegaskan bahwa taskhīr harus dipahami 
sebagai pemberian ilahiah yang menuntut kesadaran etis dan tanggung jawab ekologis. Dengan demikian, 
perusakan lingkungan dipandang sebagai bentuk pengingkaran terhadap tauhid itu sendiri, karena 
merusak tatanan yang diciptakan Allah secara seimbang. 

Pembahasan selanjutnya menunjukkan bahwa posisi manusia dalam kosmologi Islam sebagai 

khalīfah fī al-arḍ merupakan poros utama etika lingkungan Islam. Kekhalifahan bukanlah status 
kepemilikan, melainkan mandat pengelolaan (stewardship) yang sarat dengan tanggung jawab. 

◌ۖ ٗ◌ خَلِيفَة ٱلأَۡرۡضِ  فيِ  ٞ◌ جَاعِل إِنيِّ  للِۡمَلَٰٓئِكَةِ  رَبُّكَ  قاَلَ  وَإِذۡ   
 

"Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, ‘Aku hendak menjadikan khalifah di 
bumi.’" (QS. Al-Baqarah [2]: 30). 

Hasil analisis menunjukkan bahwa kekhalifahan ini merupakan amanah berat yang menuntut 
komitmen moral dan tanggung jawab kolektif. Penegasan Al-Qur’an bahwa amanah tersebut ditolak oleh 

langit, bumi, dan gunung (QS. Al-Aḥzāb [33]: 72) memperlihatkan besarnya risiko dan konsekuensi etis 
yang melekat pada peran manusia. Oleh karena itu, pengelolaan lingkungan dalam Islam dapat dipahami 

sebagai bentuk ibadah sosial yang bersifat farḍ kifāyah, di mana kelalaian kolektif akan berimplikasi pada 
kerusakan bersama. 

Dalam perspektif ini, konsep isti‘mār al-arḍ tidak identik dengan eksploitasi, melainkan 
pemakmuran bumi secara bertanggung jawab dan berkeadilan. Bagir (2005) menegaskan bahwa 
pemakmuran bumi harus mencakup kepentingan seluruh makhluk hidup, bukan hanya manusia. Temuan 
ini relevan dengan wacana keberlanjutan kontemporer yang menekankan keadilan antargenerasi dan 
antarspesies. 

Aspek penting lain yang muncul dalam hasil kajian adalah prinsip amanah yang terintegrasi dengan 

konsep maṣlaḥah sebagai tujuan utama syariah. Amanah mengikat manusia untuk bertindak adil, 

proporsional, dan bertanggung jawab dalam setiap interaksi dengan alam. Dalam kerangka maqāṣid al-

sharī‘ah, pelestarian lingkungan dapat dipahami sebagai bagian dari maṣlaḥah ḍarūriyyah, karena 
kerusakan lingkungan secara langsung mengancam perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta 
(Al-Dīn, 2001). Dengan demikian, isu lingkungan bukan persoalan sekunder, melainkan bagian integral 
dari tujuan dasar syariat Islam. 

Hasil pembahasan juga menegaskan larangan tegas Islam terhadap isrāf dan fasād fī al-arḍ sebagai 
prinsip etika lingkungan yang bersifat preventif. Isrāf mencerminkan perilaku konsumtif dan eksploitatif 
yang melampaui batas kebutuhan, sementara fasād mencakup segala bentuk tindakan yang merusak 
keseimbangan ekologis dan tatanan sosial. 

نَ  كَانُـوٓاْ   ٱلۡمُبَذِّريِنَ  إِنَّ .  تَـبۡذِيراً تُـبَذِّرۡ  وَلاَ  ٱلشَّيَٰطِينِۖ  إِخۡوَٰ  
 

"Dan janganlah kamu menghambur-hamburkan (hartamu) secara boros. Sesungguhnya orang-orang yang 
pemboros itu adalah saudara-saudara setan." (QS. Al-Isrā’ [17]: 26–27). 

حِهَا بَـعۡدَ  ٱلأَۡرۡضِ  فيِ  تُـفۡسِدُواْ  وَلاَ  إِصۡلَٰ  
 

"Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah (diciptakan) dengan baik." (QS. Al-A‘rāf [7]: 
56). 

Larangan ini diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad SAW yang menegaskan pentingnya menjaga 
kebersihan dan kesehatan lingkungan publik. 

َُّ̂  رَضِيَ  هُرَيْـرةََ  أَبيِ  عَنْ  َُّ̂  صَلَّى النَّبيِِّ  عَنِ  عَنْهُ، ا  رَسُولَ  eَ  اللَّعَّاdَنِ  وَمَا: قاَلُوا". اللَّعَّانَينِْ  اتَّـقُوا: "قاَلَ  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  ا
؟ َِّ̂ ظِلِّهِمْ  فيِ  أَوْ  النَّاسِ  طَريِقِ  فيِ  يَـتَخَلَّى الَّذِي: "قاَلَ  ا " 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 45 

 
Dari Abu Hurairah RA, dari Nabi SAW beliau bersabda: "Jauhilah dua perkara yang mendatangkan 
laknat." Mereka bertanya: "Apakah dua perkara yang mendatangkan laknat itu, wahai Rasulullah?" Beliau 
menjawab: "Orang yang buang hajat di jalan umum atau di tempat berteduh manusia." (HR. Muslim). 

Hadis tersebut menunjukkan bahwa kepedulian terhadap lingkungan dalam Islam tidak hanya 
bersifat kosmik, tetapi juga sangat praktis dan berorientasi pada kesehatan publik. Dengan demikian, etika 
lingkungan Islam memiliki spektrum yang luas, mulai dari prinsip teologis hingga regulasi perilaku sehari-
hari. 

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menunjukkan bahwa etika lingkungan Islam 
merupakan sistem nilai yang holistik, integratif, dan relevan dengan tantangan krisis ekologis 

kontemporer. Prinsip tauhid, khalifah, amanah, maṣlaḥah, serta larangan isrāf dan fasād membentuk 
kerangka normatif yang kuat untuk mendukung kebijakan publik lingkungan yang berkelanjutan dan 
berkeadilan. 
Prinsip Etika Lingkungan Islam dan Relevansinya terhadap Kebijakan Publik  

Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip etika lingkungan Islam memiliki relevansi yang 
kuat dan operasional terhadap perumusan serta pelaksanaan kebijakan publik lingkungan. Salah satu 
prinsip fundamental yang muncul adalah keadilan lingkungan (al-‘adl), yang dalam Islam tidak terbatas 
pada relasi antarmanusia, tetapi juga mencakup keadilan antargenerasi dan keadilan antara manusia 
dengan makhluk lain (keadilan ekologis). Prinsip ini menuntut agar pengelolaan lingkungan dilakukan 
secara adil, proporsional, dan tidak diskriminatif. 

Dalam konteks kebijakan publik, keadilan lingkungan dapat diterjemahkan ke dalam beberapa 
dimensi, yakni keadilan distributif berupa jaminan akses yang setara terhadap lingkungan yang bersih dan 
sehat, keadilan prosedural melalui keterlibatan masyarakat dalam proses pengambilan keputusan, serta 
keadilan restoratif yang menekankan pemulihan kerusakan lingkungan yang dialami oleh kelompok 
masyarakat rentan (Schlosberg, 2007). Hasil analisis menunjukkan bahwa negara, sebagai pelaksana 
amanah kekhalifahan kolektif, memiliki kewajiban moral dan politik untuk memastikan bahwa beban 
pencemaran dan degradasi lingkungan tidak ditanggung secara tidak proporsional oleh komunitas miskin 
dan marginal. Temuan ini sejalan dengan kritik Bullard (2000) terhadap praktik environmental racism, di 
mana kelompok rentan sering kali menjadi korban utama kebijakan lingkungan yang tidak adil. 

Prinsip lain yang menonjol adalah keberlanjutan (sustainability), yang dalam khazanah etika Islam 
dapat ditautkan dengan konsep al-istidlām, yaitu mengambil manfaat secara berkelanjutan tanpa merusak 
sumbernya. Larangan terhadap isrāf dan eksploitasi berlebihan secara langsung mendukung paradigma 
pembangunan berkelanjutan yang berorientasi jangka panjang. Islam tidak memandang alam sebagai 
komoditas yang dapat dihabiskan, melainkan sebagai titipan yang harus dijaga kesinambungannya. 

Landasan etis prinsip keberlanjutan ini ditegaskan secara kuat dalam ajaran Nabi Muhammad 
SAW, bahkan dalam konteks eskatologis sekalipun. 

َُّ̂  رَضِيَ  مَالِكٍ  بْنِ  أنََسِ  عَنْ  َِّ̂  رَسُولُ  قاَلَ : قاَلَ  عَنْهُ، ا َُّ̂  صَلَّى ا  أَحَدكُِمْ  يَدِ  وَفيِ  السَّاعَةُ  قاَمَتِ  إِنْ : "وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ  ا
فَـلْيـَغْرسِْهَا يَـغْرسَِهَا حَتىَّ  تَـقُومَ  لاَ  أَنْ  اسْتَطاَعَ  فإَِنِ  فَسِيلَةٌ،  

 
Dari Anas bin Malik RA, dia berkata: Rasulullah SAW bersabda: "Jika hari Kiamat tiba dan di tangan 
salah seorang di antara kalian ada bibit kurma, maka jika dia mampu untuk tidak berdiri (mati) sebelum 
menanamnya, maka hendaklah dia menanamnya." (HR. Ahmad, dinilai hasan oleh Al-Albani). 

Hadis ini memberikan pesan normatif yang sangat kuat bahwa tindakan ekologis yang berorientasi 
masa depan merupakan kewajiban moral, terlepas dari situasi dan kepastian hasilnya. Dalam konteks 
kebijakan publik, prinsip ini menguatkan urgensi investasi jangka panjang dalam pelestarian lingkungan, 
seperti reboisasi, energi terbarukan, dan perlindungan ekosistem, meskipun manfaat ekonominya tidak 
selalu bersifat instan. 

Pembahasan selanjutnya menunjukkan bahwa prinsip tanggung jawab antargenerasi merupakan 
derivasi langsung dari konsep keadilan dan kekhalifahan. Setiap generasi dipahami sebagai penerima 
amanah bumi dari generasi sebelumnya sekaligus penyerah amanah kepada generasi berikutnya. Oleh 
karena itu, kebijakan publik yang mengorbankan kemampuan generasi mendatang untuk memenuhi 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 46 

kebutuhannya—misalnya melalui eksploitasi masif sumber daya tak terbarukan tanpa strategi substitusi—
bertentangan dengan etika lingkungan Islam. 

Dalam kerangka maqāṣid al-sharī‘ah, konsep ḥifẓ al-māl (perlindungan harta) dapat diperluas 
maknanya untuk mencakup perlindungan modal alam (natural capital). Hasil kajian ini menunjukkan 
bahwa pelestarian lingkungan bukan hanya persoalan ekologis, tetapi juga persoalan keadilan ekonomi 
dan keberlanjutan sosial jangka panjang. 

Prinsip lain yang memiliki implikasi kebijakan yang signifikan adalah prinsip pencegahan 
kerusakan (sadd al-dzarī‘ah). Prinsip fikih ini menekankan kewajiban mencegah segala sarana atau 
aktivitas yang berpotensi mengarah pada kerusakan, meskipun dampak negatifnya belum sepenuhnya 
terwujud. Dalam konteks kebijakan lingkungan modern, prinsip ini memiliki kesesuaian yang kuat dengan 
precautionary principle, yang menuntut tindakan pencegahan ketika suatu aktivitas industri atau teknologi 
berpotensi menimbulkan dampak lingkungan yang serius dan tidak dapat dipulihkan, meskipun bukti 
ilmiahnya belum sepenuhnya konklusif (Llewellyn, 2003). 

Lebih lanjut, kaidah fikih dar’ al-mafāsid muqaddam ‘alā jalb al-maṣāliḥ—menolak kerusakan 
didahulukan atas menarik kemanfaatan—memberikan dasar normatif bagi analisis dampak lingkungan 
dalam kebijakan publik. Prinsip ini menuntut agar pertimbangan ekonomi tidak mengalahkan 
perlindungan lingkungan dan keselamatan publik. Dengan demikian, etika lingkungan Islam menawarkan 
kerangka kebijakan yang bersifat preventif, berhati-hati, dan berorientasi pada kemaslahatan jangka 
panjang. 

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip etika 
lingkungan Islam—meliputi keadilan, keberlanjutan, tanggung jawab antargenerasi, dan pencegahan 
kerusakan—memiliki relevansi substantif dan aplikatif dalam pengembangan kebijakan publik 
lingkungan. Prinsip-prinsip tersebut tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga dapat 
diterjemahkan menjadi dasar etis bagi tata kelola lingkungan yang berkelanjutan, inklusif, dan berkeadilan. 
Implementasi Etika Lingkungan Islam dalam Kebijakan Publik 

Hasil kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai etika lingkungan Islam memiliki potensi yang kuat 
untuk diintegrasikan ke dalam sistem hukum dan regulasi lingkungan, baik secara substantif maupun 
simbolik-retoris. Integrasi ini dapat dilakukan melalui pencantuman nilai tanggung jawab manusia sebagai 
khalifah dalam konsideran atau preambul konstitusi dan undang-undang lingkungan hidup, sehingga 
kebijakan lingkungan memperoleh legitimasi moral dan kultural yang lebih luas (Nasr, 1996; Izzi Dien, 
2000). Pendekatan ini penting terutama di masyarakat religius, di mana norma keagamaan memiliki daya 
ikat sosial yang tinggi. 

Secara substantif, prinsip-prinsip etika Islam dapat dioperasionalkan melalui instrumen kebijakan 
konkret. Larangan isrāf dapat diterjemahkan ke dalam regulasi ekonomi sirkular dan pengelolaan sampah 
berbasis hierarki—mulai dari pencegahan, penggunaan ulang, daur ulang, pemulihan energi, hingga 
pembuangan sebagai opsi terakhir—yang sejalan dengan paradigma keberlanjutan modern (United 

Nations, 2015). Selain itu, penerapan pajak lingkungan (ḍarībah al-bī‘ah) dan insentif fiskal bagi industri 

hijau mencerminkan implementasi prinsip ḥifẓ al-māl dan keadilan distributif dalam kebijakan publik 
(Kamali, 2010; Schlosberg, 2007). Standar emisi dan baku mutu lingkungan yang ketat juga 
merepresentasikan penerapan prinsip sadd al-dzarī‘ah, yaitu pencegahan potensi kerusakan sebelum 
dampak serius terjadi (Llewellyn, 2003). 

Pembahasan selanjutnya menunjukkan bahwa paradigma pembangunan perlu bergeser dari 
orientasi pertumbuhan ekonomi semata menuju pembangunan berkelanjutan holistik yang selaras dengan 

maqāṣid al-sharī‘ah. Dalam konteks ini, kebijakan tata ruang idealnya mempertimbangkan konsep ḥimā, 
yakni kawasan lindung dalam tradisi Islam yang bertujuan mencegah eksploitasi berlebihan dan menjaga 
keberlanjutan ekosistem (Hakim, 2012). Konsep ini memiliki koherensi yang kuat dengan pendekatan 
konservasi modern dan dapat diadaptasi dalam kebijakan perlindungan kawasan strategis dan 
keanekaragaman hayati. 

Di sektor ketahanan pangan dan pertanian, hasil kajian menunjukkan bahwa promosi pertanian 
organik, pengurangan penggunaan pestisida, serta penguatan praktik pertanian berkelanjutan sejalan 

dengan nilai etika Islam yang memandang ḥarth (bertani) sebagai bentuk ibadah dan tanggung jawab 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 47 

ekologis. Lebih jauh, instrumen ekonomi sosial Islam seperti zakat, wakaf, dan ṣadaqah jāriyah memiliki 
potensi besar untuk mendukung pembiayaan proyek konservasi lingkungan, energi terbarukan, serta riset 
lingkungan hidup yang berorientasi jangka panjang (Foltz et al., 2003; Kamali, 2010). 

Hasil kajian juga menegaskan peran strategis negara sebagai ulil amri dalam menegakkan etika 
lingkungan melalui prinsip amar ma‘ruf nahi munkar. Peran ini dapat diwujudkan melalui pengawasan 

dan penegakan hukum lingkungan (al-ḥisbah) yang tegas terhadap pelaku pencemaran, serta melalui 
pendidikan dan kampanye publik yang memasukkan perspektif keagamaan (Dryzek, 2021). Dalam 
konteks Indonesia, lembaga keagamaan memiliki posisi yang sangat strategis. Majelis Ulama Indonesia, 
misalnya, telah mengeluarkan Fatwa No. 41 Tahun 2014 tentang Pengelolaan Sampah untuk Mencegah 
Kerusakan Lingkungan, yang mewajibkan umat Muslim untuk menjaga kebersihan dan mengelola 
sampah secara bertanggung jawab (Majelis Ulama Indonesia, 2014). Fatwa semacam ini memiliki 
kekuatan normatif yang signifikan dalam mendorong perubahan perilaku masyarakat. 

Selain itu, masjid berpotensi bertransformasi menjadi pusat edukasi dan aksi lingkungan melalui 
pengembangan konsep eco-mosque, seperti penghematan energi dan air, pengelolaan sampah, serta 
kampanye kesadaran ekologis berbasis komunitas. Temuan ini memperkuat argumen bahwa efektivitas 
kebijakan lingkungan tidak hanya bergantung pada negara, tetapi juga pada institusi sosial-keagamaan 
yang memiliki kedekatan langsung dengan masyarakat (Putnam, 2000). 

Partisipasi masyarakat juga muncul sebagai elemen kunci dalam implementasi etika lingkungan 
Islam. Prinsip al-amr bi al-ma‘rūf wa al-nahy ‘an al-munkar tidak hanya menjadi kewajiban negara, tetapi 
juga kewajiban individual dan kolektif. Masyarakat sipil, LSM berbasis agama, dan komunitas lokal perlu 
dilibatkan secara aktif dalam pemantauan lingkungan, advokasi kebijakan, serta praktik konservasi 
berbasis kearifan lokal (local wisdom) yang sering kali memiliki keselarasan nilai dengan etika Islam 
(Ostrom, 1990). 

Meski demikian, hasil pembahasan juga mengidentifikasi sejumlah tantangan normatif dan 
struktural. Pluralitas interpretasi teks keagamaan membuka ruang bagi tafsir yang dapat digunakan untuk 
melegitimasi kepentingan eksploitatif. Selain itu, dominannya sistem hukum positivistik sekuler sering 
menyulitkan integrasi prinsip-prinsip syariah secara formal dalam kebijakan negara. Tantangan lain 
muncul dari tekanan kepentingan ekonomi jangka pendek, khususnya dari industri ekstraktif, serta pola 
konsumsi masyarakat yang masih tinggi (Bullard, 2000). Lemahnya kapasitas kelembagaan dan koordinasi 
antara kementerian lingkungan, kementerian agama, dan lembaga keagamaan juga menjadi hambatan 
implementatif yang signifikan. 

Namun demikian, kajian ini juga menemukan peluang strategis untuk memperkuat integrasi etika 
lingkungan Islam dalam kebijakan publik. Harmonisasi nilai agama dan kebijakan modern dapat dilakukan 

melalui pendekatan berbasis hak lingkungan (environmental rights) dan pendekatan berbasis maqāṣid, 
yang memiliki titik temu dengan agenda pembangunan berkelanjutan global (SDGs) dan prinsip hak asasi 
manusia (United Nations, 2015; Sen, 1999). Modal sosial keagamaan yang tinggi di negara-negara Muslim 
dapat dimobilisasi untuk aksi kolektif perlindungan lingkungan. Selain itu, kearifan lokal bernuansa Islami 
dalam pengelolaan sumber daya alam serta berkembangnya gerakan Islam progresif yang peduli pada 
keadilan ekologis membuka ruang kolaborasi lintas aktor. Dukungan kerja sama internasional dalam 
pendanaan dan transfer teknologi hijau juga menjadi peluang penting dalam memperkuat kebijakan 
lingkungan berbasis etika Islam (Stern, 2007). 
Paradoks Kebijakan Lingkungan di Negara Muslim: Antara Identitas Keislaman dan Praktik 
Ekstraktif 

Evaluasi kritis terhadap kebijakan publik lingkungan di negara-negara berpenduduk mayoritas 
Muslim mengungkapkan paradoks yang mendalam. Di satu sisi, negara-negara ini sering kali mengklaim 
identitas keislaman yang kuat dalam konstitusi dan wacana publik. Di sisi lain, kebijakan pembangunan 
ekonomi dan pengelolaan sumber daya alamnya kerap mengadopsi model ekstraktif-antroposentris yang 
tidak selaras dengan prinsip-prinsip etika lingkungan Islam yang mereka akui (Mangunjaya & McKay, 
2012). Bagian ini menganalisis kesenjangan antara ideal normatif dan realitas empiris, menelusuri akar 
strukturalnya, serta membahas potensi etika Islam sebagai kekuatan transformatif melalui studi kasus dan 
analisis komparatif. 

Di Indonesia dan Malaysia, sektor kehutanan dan pertambangan merupakan pilar ekonomi utama 
sekaligus sumber konflik ekologis dan sosial yang akut. Di Indonesia, meskipun telah memiliki Undang-



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 48 

Undang No. 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup yang dinilai 
progresif, tingkat deforestasi tetap tinggi. Data Global Forest Watch menunjukkan Indonesia kehilangan 
10,2 juta hektare hutan primer antara 2002–2021, dengan puncak pada periode 2014–2015 yang berkaitan 
dengan kebakaran hutan dan lahan (Global Forest Watch, 2022). Kebijakan seperti izin usaha 
pemanfaatan hasil hutan kayu (IUPHHK) dan perluasan perkebunan kelapa sawit sering kali 

mengesampingkan prinsip kehati-hatian (sadd al-dzarī‘ah) dan menimbulkan fasād fī al-arḍ dalam skala 
besar. 

Konflik agraria menjadi manifestasi nyata dari pengabaian prinsip keadilan lingkungan (al-‘adl). 
Komunitas adat dan lokal, yang secara turun-temurun menjaga hutan melalui kearifan yang selaras dengan 

prinsip ḥimā, justru menjadi korban utama. Mereka kehilangan wilayah ulayat, akses terhadap sumber 
kehidupan, serta menanggung beban pencemaran industri. Situasi ini bertentangan langsung dengan 
prinsip keadilan yang ditegaskan Al-Qur’an: 

يَُّـهَا َٰٓq  َكُلُوٓاْ  لاَ  ءَامَنُواْ  ٱلَّذِين
ۡ
rَ لَكُم نَكُم أمَۡوَٰ رةًَ  تَكُونَ  أَن إِلآَّ  بٱِلۡبَٰطِلِ  بَـيـۡ نكُمۡ  ٖ◌ تَـراَض عَن تجَِٰ مِّ  

"Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu saling memakan harta sesamamu dengan jalan 
yang batil…" (QS. An-Nisā’ [4]: 29). 

Di Malaysia, meskipun komitmen terhadap Islam lebih terlembagakan, model pembangunan 
berbasis ekstraksi sumber daya juga menciptakan tekanan ekologis serupa. Laporan Sahabat Alam 
Malaysia (SAM) menyoroti pencemaran sungai dan perampasan tanah adat akibat perkebunan dan 
pertambangan (SAM, 2021). Temuan ini menunjukkan bahwa kesenjangan etika–praktik bersifat sistemik 
dan dipicu oleh logika ekonomi-politik yang berorientasi pada pertumbuhan jangka pendek. 

Keberadaan regulasi lingkungan yang relatif memadai tidak serta-merta menjamin perlindungan 
lingkungan yang efektif. Lemahnya implementasi dan penegakan hukum menjadi persoalan kronis akibat 
keterbatasan kapasitas aparat, korupsi perizinan lingkungan, buruknya koordinasi lintas sektor, serta 
politik hukum yang menempatkan regulasi lingkungan sebagai legitimasi simbolik tanpa komitmen 
anggaran dan politik yang kuat. 

Dalam perspektif etika Islam, kegagalan negara (ulil amri) dalam menegakkan hukum lingkungan 

merupakan bentuk pengabaian amanah kekhalifahan. Konsep al-ḥisbah—yang dalam konteks modern 
termanifestasi dalam lembaga pengawas lingkungan—seharusnya menjamin kemaslahatan publik, namun 
sering kali tidak berfungsi optimal. Nabi SAW menegaskan: 

رَعِيَّتِهِ  عَنْ  مَسْئُولٌ  وكَُلُّكُمْ  راَعٍ  كُلُّكُمْ   

 
"Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban…" (HR. Al-Bukhari 
dan Muslim). 

Hadis ini menegaskan bahwa tanggung jawab kepemimpinan mencakup jaminan lingkungan 
hidup yang layak bagi rakyat. 

Fatwa No. 41 Tahun 2014 tentang Pengelolaan Sampah yang dikeluarkan oleh Majelis Ulama 
Indonesia merupakan contoh konkret upaya menjembatani kesenjangan normatif–empiris. Fatwa ini 
secara tegas menyatakan bahwa membuang sampah sembarangan adalah perbuatan dosa dan mewajibkan 
umat Muslim menjaga kebersihan lingkungan. Kekuatan fatwa terletak pada legitimasi religio-moralnya 
yang langsung menyentuh kesadaran individu. 

Namun, studi empiris menunjukkan bahwa efektivitas fatwa terbatas tanpa dukungan 
infrastruktur, edukasi berkelanjutan, dan kerja sama kelembagaan yang memadai (Nurhayati & Firdaus, 
2020). Tanpa internalisasi, eksternalisasi, dan institusionalisasi yang sistemik, fatwa berisiko berhenti pada 
level simbolik. 

Salah satu tantangan terbesar adalah mentransformasikan kesadaran keberagamaan yang berfokus 
pada ritual individu menjadi etika sosial-ekologis yang mendorong aksi kolektif dan advokasi kebijakan. 
Etika lingkungan Islam menuntut peran aktif manusia sebagai khalifah untuk mencegah fasād dan 
menegakkan ‘adl. 

Transformasi ini memerlukan pendidikan transformatif yang mengintegrasikan fiqh al-bī’ah 
dengan isu-isu konkret seperti deforestasi, polusi plastik, dan keadilan iklim. Selain itu, perlu dibangun 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 49 

koalisi strategis antara organisasi massa Islam dan organisasi lingkungan untuk memperkuat tekanan 
politik. Munculnya gerakan Islamic eco-activism menunjukkan potensi penting jalur ini. 

Analisis menunjukkan bahwa keberhasilan integrasi etika Islam dalam kebijakan publik 
bergantung pada tiga faktor utama: kemauan politik elit, kapasitas kelembagaan lintas sektor, dan 
pemberdayaan masyarakat berbasis nilai. Tanpa political will, regulasi dan fatwa akan kehilangan daya 
transformasinya. Kapasitas kelembagaan diperlukan untuk memastikan koordinasi, monitoring, dan 
penegakan hukum yang efektif. Sementara itu, pemberdayaan masyarakat menjadi kunci keberlanjutan 

gerakan lingkungan, terutama jika dikaitkan dengan nilai-nilai agama dan kearifan lokal seperti ḥimā dan 

ṣadaqah jāriyah. 
Kesenjangan antara etika lingkungan Islam dan kebijakan publik mencerminkan konflik struktural 

antara logika kapitalisme ekstraktif dan logika keberlanjutan berbasis nilai. Namun, etika lingkungan Islam 
bukan romantisme normatif, melainkan sistem nilai hidup yang dapat dimobilisasi sebagai kekuatan 
transformatif. 

Pendekatan dual-track—reformasi kebijakan dari atas (top-down) dan penguatan gerakan sosial 
dari bawah (bottom-up)—menjadi strategi kunci untuk menutup kesenjangan tersebut. Titik temu kedua 
jalur ini terletak pada pembentukan tata kelola lingkungan yang inklusif dan berkeadilan, di mana negara, 
lembaga keagamaan, masyarakat sipil, dan dunia usaha bersama-sama memikul amanah sebagai khalifah 

fī al-arḍ untuk merawat bumi sebagai titipan bagi generasi mendatang. 
 
CONCLUSION  

Penelitian ini menegaskan bahwa etika lingkungan Islam merupakan sistem nilai yang koheren 
dan komprehensif, berakar pada doktrin tauhid dan dikembangkan melalui konsep kekhalifahan, amanah, 
serta prinsip-prinsip keadilan, keberlanjutan, dan pencegahan kerusakan. Nilai-nilai tersebut merupakan 
bagian integral dari worldview Islam yang relevan untuk merespons krisis ekologis kontemporer, namun 
belum sepenuhnya terintegrasi dalam praktik kebijakan publik di banyak negara Muslim. Analisis 
menunjukkan adanya kesenjangan antara ideal normatif etika lingkungan Islam dan realitas empiris 
kebijakan pembangunan yang masih didominasi paradigma ekstraktif-antroposentris, lemahnya 
penegakan hukum, serta keterbatasan kapasitas kelembagaan. Dalam konteks ini, etika lingkungan Islam 
memiliki potensi sebagai kerangka normatif dan kekuatan transformatif untuk mengarahkan kebijakan 
publik menuju tata kelola lingkungan yang lebih adil dan berkelanjutan. Implementasi etika lingkungan 
Islam dalam kebijakan publik menuntut pendekatan integratif yang memadukan nilai agama dengan 
instrumen kebijakan modern, memperkuat peran negara dan lembaga keagamaan, serta mendorong 
partisipasi aktif masyarakat. Dengan dukungan kemauan politik, penguatan kelembagaan, dan 
pemberdayaan berbasis nilai serta kearifan lokal, etika lingkungan Islam dapat berkontribusi signifikan 
dalam membentuk kebijakan lingkungan yang tidak hanya efektif secara teknis, tetapi juga bermoral dan 
berorientasi jangka panjang. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Al-Dīn, A. (2001). Al-maqāṣid al-sharī‘ah wa ‘alāqatuhā bi al-bi’ah. Dār al-Fikr. 

Bagir, Z. A. (2005). Islam dan etika lingkungan. Jurnal Ulumul Qur’an, 16(2), 36–49. 

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research Journal, 9(2), 27–40. 

https://doi.org/10.3316/QRJ0902027 

Bullard, R. D. (2000). Dumping in Dixie: Race, class, and environmental quality (3rd ed.). Westview Press. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches (4th ed.). 

SAGE Publications. 

Dryzek, J. S. (2021). The politics of the earth: Environmental discourses (4th ed.). Oxford University Press. 

Foltz, R. C. (2003). Islamic environmentalism: A matter of interpretation. In R. C. Foltz, F. M. Denny, & A. 

Baharuddin (Eds.), Islam and ecology: A bestowed trust (pp. 249–275). Harvard University Press. 

Foltz, R. C., Denny, F. M., & Baharuddin, A. (Eds.). (2003). Islam and ecology: A bestowed trust. Harvard University 

Press. 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 50 

Global Forest Watch. (2022). Indonesia deforestation rates and statistics. World Resources Institute. 

Hakim, B. S. (2012). Traditional Islamic principles of built environment. Journal of Islamic Architecture, 2(1), 1–6. 

https://doi.org/10.18860/jia.v2i1.1776 

IPBES. (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services. IPBES Secretariat. 

IPCC. (2022). Climate change 2022: Impacts, adaptation and vulnerability. Cambridge University Press. 

Izzi Dien, M. (2000). The environmental dimensions of Islam. Lutterworth Press. 

Kamali, M. H. (2010). Maqasid al-shari‘ah made simple. International Institute of Islamic Thought. 

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology (4th ed.). SAGE Publications. 

Llewellyn, D. (2003). The precautionary principle: A concept in environmental law. Journal of Environmental Law, 

15(2), 147–164. https://doi.org/10.1093/jel/15.2.147 

Majelis Ulama Indonesia. (2014). Fatwa No. 41 Tahun 2014 tentang pengelolaan sampah untuk mencegah kerusakan 

lingkungan. MUI. 

Mangunjaya, F. M., & McKay, J. E. (2012). Reviving Islamic environmentalism: Muslim views on nature and 

environmental ethics in Indonesia. Worldviews: Global Religions, Culture, and Ecology, 16(3), 286–305. 

https://doi.org/10.1163/15685357-01603006 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the order of nature. Oxford University Press. 

Nasr, S. H. (2003). Islam, the contemporary Islamic world, and the environmental crisis. In R. C. Foltz et al. (Eds.), 

Islam and ecology: A bestowed trust (pp. 85–105). Harvard University Press. 

Neuman, W. L. (2014). Social research methods: Qualitative and quantitative approaches (7th ed.). Pearson Education. 

Nurhayati, S., & Firdaus, F. (2020). Peran fatwa keagamaan dalam pengelolaan lingkungan hidup berbasis 

masyarakat. Jurnal Hukum Islam, 18(2), 201–220. 

Ostrom, E. (1990). Governing the commons: The evolution of institutions for collective action. Cambridge University Press. 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). SAGE Publications. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. Simon & Schuster. 

Rockström, J., Steffen, W., Noone, K., et al. (2009). A safe operating space for humanity. Nature, 461(7263), 472–

475. https://doi.org/10.1038/461472a 

Sahabat Alam Malaysia. (2021). Annual environmental report. SAM. 

Schlosberg, D. (2007). Defining environmental justice: Theories, movements, and nature. Oxford University Press. 

Sen, A. (1999). Development as freedom. Knopf. 

Stern, N. (2007). The economics of climate change: The Stern review. Cambridge University Press. 

United Nations. (2015). Transforming our world: The 2030 agenda for sustainable development. United Nations. 

Zed, M. (2014). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 

 


