
Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 51 

     
 
 

Maqāṣid al-Sharī‘ah sebagai Landasan Paradigmatik Pengembangan Produk Keuangan 
Syariah 
 
Nikmatul Masruroh  
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Shiddiq, Jember, Indonesia 
Email: nikmatul123@gmail.com 

 

 

 
Received: November 23, 2025.  Accepted: Desember 29, 2025.  Published: January 10, 2026  

ABSTRACT 
The rapid dynamics of Islamic financial product innovation, driven by market competition and the financial 
technology revolution, have given rise to a diversity of complex instruments. However, this phenomenon has also 
invited sharp criticism regarding its substantive alignment with the ethical values and socio-economic justice that 
are the raison d'être of Islamic economics. Urgency: A purely legal-formal approach to assessing sharia compliance 
is considered inadequate to address contemporary challenges. Therefore, a maqāṣid-based approach is imperative 

to ensure that every innovation is not only valid in terms of contract (ṣaḥīḥ), but also leads to the realization of 

universal benefit (maṣlaḥah). Objectives and methods: This study aims to examine the role of Maqāṣid al-Sharī‘ah 
as a philosophical foundation and operational framework in the development of Islamic financial products. The 
method used is qualitative-descriptive with an analytical-critical literature review approach, exploring primary and 
secondary literature, as well as authoritative fatwas. Key findings and contributions: This study concludes that the 
integration of the Maqāṣid al-Sharī‘ah paradigm through the classical lens of Al-Ghazālī-Al-Shāṭibī and the 
contemporary systemic approach of Jasser Auda can transform the innovation process from merely sharia-
compliant to sharia-driven. Its implementation requires reorienting the role of the Sharia Supervisory Board from 
compliance checker to maqāṣid guardian, developing impact measurement tools, and harmonizing policies. The 
contribution of this research is a holistic conceptual framework and strategic recommendations to strengthen the 
originality, sustainability, and contribution of Islamic finance to economic justice. 
 
Keywords: Maqāṣid al-Sharī‘ah, Sharia Finance, Product Innovation, Maṣlaḥah, Substantive Compliance, Hifẓ al-
Māl. 
 
ABSTRAK  
Dinamika inovasi produk keuangan syariah yang pesat, didorong oleh kompetisi pasar dan revolusi teknologi finansial, telah 
melahirkan keragaman instrumen yang kompleks. Namun, fenomena ini juga mengundang kritik tajam terkait keberpihakan 
substantifnya pada nilai-nilai etika dan keadilan sosial-ekonomi yang menjadi raison d'être ekonomi Islam. Urgensi: Pendekatan 
legal-formal semata dalam penilaian kepatuhan syariah dinilai tidak memadai untuk menjawab tantangan kontemporer. Oleh karena 

itu, pendekatan berbasis tujuan (maqāṣid-based) menjadi keniscayaan untuk memastikan setiap inovasi tidak hanya sah secara akad 

(ṣaḥīḥ), tetapi juga bermuara pada terwujudnya kemaslahatan (maṣlaḥah) universal. Tujuan dan metode: Penelitian ini bertujuan 

untuk membedah peran Maqāṣid al-Sharī‘ah sebagai landasan filosofis dan kerangka operasional dalam pengembangan produk 
keuangan syariah. Metode yang digunakan adalah kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi kepustakaan yang bersifat analitis-
kritis, menggali literatur primer dan sekunder, serta fatwa-fatwa otoritatif. Temuan utama dan kontribusi: Studi ini menyimpulkan 

bahwa integrasi paradigma Maqāṣid al-Sharī‘ah melalui lensa klasik Al-Ghazālī-Al-Shāṭibī dan pendekatan sistemik kontemporer 
Jasser Auda dapat mentransformasi proses inovasi dari sekadar syariah-compliant menuju syariah-driven. Implementasinya 

mensyaratkan reorientasi peran Dewan Pengawas Syariah dari compliance checker menjadi maqāṣid guardian, pengembangan alat 
ukur dampak, serta harmonisasi kebijakan. Kontribusi penelitian adalah kerangka konseptual holistik dan rekomendasi strategis 
untuk memperkuat orisinalitas, keberlanjutan, dan kontribusi keuangan syariah bagi keadilan ekonomi. 
 

Kata Kunci: Maqāṣid al-Sharī‘ah, Keuangan Syariah, Inovasi Produk, Maṣlaḥah, Kepatuhan Substantif, Hifẓ al-Māl. 
 
 

 

 
Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) January 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 52 

INTRODUCTION 
Perkembangan teknologi digital telah mengubah lanskap peradaban manusia secara fundamental, 

termasuk dalam tata kelola kehidupan sosial, ekonomi, dan keagamaan umat Islam. Transformasi ini 
melahirkan berbagai inovasi baru seperti financial technology (fintech), mata uang kripto (cryptocurrency), media 
sosial, serta sistem kecerdasan buatan (artificial intelligence/AI) yang belum dikenal dalam literatur fikih 
klasik (Alim, 2020). Realitas sosio-teknis tersebut menghadirkan tantangan serius bagi hukum Islam, 
mengingat sebagian besar rumusan fikih klasik disusun dalam konteks masyarakat pra-digital yang 
berbasis interaksi fisik dan struktur sosial yang relatif sederhana. 

Kesenjangan antara konstruksi hukum Islam klasik dan problematika aktual semakin nyata ketika 
dihadapkan pada isu-isu digital yang kompleks dan multidimensional. Persoalan mengenai keabsahan ‘aqd 
(akad) dalam transaksi daring, status hukum data digital sebagai māl (harta), serta implikasi etis dan hukum 
algoritma AI terhadap prinsip keadilan dan tanggung jawab hukum merupakan contoh konkret persoalan 
kontemporer yang memerlukan pembaruan pemahaman hukum Islam (Zulfikar, 2022). Pendekatan fikih 
klasik yang cenderung tekstual dan sangat terikat pada ‘illat yang berorientasi pada realitas fisik 
menunjukkan keterbatasannya dalam menjawab fenomena digital yang bersifat abstrak, dinamis, dan 
lintas disiplin. 

Dalam konteks tersebut, ijtihad menempati posisi yang sangat urgen sebagai instrumen dinamisasi 
dan pembaruan hukum Islam. Ijtihad memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan kontekstual tanpa 
melepaskan landasan normatifnya. Legitimasi ijtihad ditegaskan dalam sabda Nabi Muhammad SAW: 

“Apabila seorang hakim memutuskan hukum lalu berijtihad dan ijtihadnya benar, maka ia 
mendapat dua pahala. Dan apabila ia memutuskan lalu berijtihad dan ijtihadnya keliru, maka ia mendapat 
satu pahala” (Al-Bukhari, 2002, Hadith No. 7352; Muslim, 2006, Hadith No. 1716). 

Hadis tersebut menunjukkan bahwa upaya sungguh-sungguh dalam menggali hukum (ijtihād), 
meskipun berpotensi keliru, tetap bernilai ibadah dan memiliki legitimasi epistemologis. Dengan 
demikian, ijtihad merupakan bagian integral dari tradisi keilmuan Islam dalam merespons perubahan 
zaman. 

Secara konseptual, ijtihad didefinisikan sebagai pengerahan seluruh kemampuan seorang mujtahid 
untuk menggali hukum syar‘i yang bersifat ẓannī dari dalil-dalilnya yang terperinci (Al-Amidi, 2003). 
Landasan normatif ijtihad juga ditegaskan dalam Al-Qur’an, antara lain dalam QS. An-Nisā’ ayat 83, yang 
menggunakan istilah yastanbiṭūnahu (orang-orang yang mampu menggali dan menyimpulkan hukum). 
Dalam sejarahnya, praktik ijtihad mengalami dinamika, mulai dari fase kebebasan intelektual pada masa 
awal Islam, fase kodifikasi mazhab, hingga periode dominasi taqlīd. Ketatnya syarat menjadi mujtahid 
meliputi penguasaan Al-Qur’an, Sunnah, bahasa Arab, uṣūl al-fiqh, dan tujuan-tujuan syariah menunjukkan 
bahwa ijtihad merupakan aktivitas ilmiah yang bertanggung jawab (Al-Ghazali, 1993). 

Dalam perkembangan mutakhir, lahir konsep ijtihad kontemporer sebagai respons terhadap 
persoalan-persoalan baru (nawāzil) yang tidak ditemukan padanannya secara eksplisit dalam literatur fikih 
klasik. Ijtihad kontemporer dipahami sebagai upaya penetapan hukum syar‘i dengan metodologi yang 
relevan, dengan mempertimbangkan realitas aktual (al-wāqi‘) serta kemaslahatan masyarakat modern (Al-
Qaradawi, 2001). Perbedaan mendasar antara ijtihad klasik dan ijtihad kontemporer terletak pada karakter 
persoalan yang lebih kompleks, pendekatan yang bersifat kolektif (ijtihād jamā‘ī), serta orientasi yang lebih 
substantif melalui pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah, bukan semata tekstual. Pendekatan ini juga 
mengakomodasi temuan ilmu pengetahuan dan sains modern sebagai bagian dari pertimbangan hukum 
(Auda, 2008). 

Maqāṣid al-sharī‘ah merupakan tujuan-tujuan utama syariat yang menjadi ruh dari keseluruhan 
hukum Islam. Imam Al-Syatibi membaginya ke dalam tiga tingkatan, yaitu al-ḍarūriyyāt, al-ḥājiyyāt, dan al-

taḥsīniyyāt, dengan lima perlindungan dasar (al-kulliyyāt al-khams): menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-

nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl) (Al-Syatibi, 2003). Dalam konteks 
digital, kelima prinsip tersebut memperoleh dimensi baru, seperti perlindungan akidah dari ekstremisme 
daring, perlindungan akal dari hoaks dan disinformasi, serta perlindungan harta dalam bentuk aset dan 
transaksi digital. Oleh karena itu, maqāṣid al-sharī‘ah berfungsi sebagai kerangka evaluatif untuk menilai 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 53 

apakah suatu inovasi teknologi membawa kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) atau justru menimbulkan 
kerusakan (dar’ al-mafāsid) (Ramadan, 2009). 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini difokuskan pada tiga permasalahan utama, yaitu: (1) 
bagaimana konsep dan karakteristik ijtihad kontemporer dalam kerangka metodologi hukum Islam; (2) 
apa saja bentuk problematika hukum Islam yang muncul di era digital; dan (3) bagaimana metode ijtihad 
kontemporer serta penerapan maqāṣid al-sharī‘ah dalam merespons problematika hukum Islam di era 
digital. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep dan landasan normatif ijtihad kontemporer, 
memetakan secara kritis problematika hukum Islam di era digital, serta menganalisis penerapan metode 
ijtihad dan pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah dalam menyelesaikan persoalan-persoalan tersebut. Secara 
teoretis, penelitian ini diharapkan berkontribusi pada pengembangan metodologi hukum Islam (uṣūl al-
fiqh), sedangkan secara praktis dapat menjadi rujukan bagi ulama, praktisi hukum, dan pengambil 
kebijakan dalam merumuskan regulasi dan fatwa yang relevan dengan tantangan zaman. 

 
 
 

METHOD  
Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif atau yuridis-normatif,yang berfokus pada 

penelaahan terhadap prinsip-prinsip, asas-asas, dan kaidah-kaidah hukum Islam. Pendekatan yang 
digunakan adalah pendekatan konseptual (conceptual approach) untuk membedah konsep ijtihad dan 
maqāṣid, serta pendekatan perundang-undangan (statute approach) dengan menelaah fatwa-fatwa 
lembaga resmi seperti Dewan Syariah Nasional – Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) dan organisasi 
internasional seperti Islamic Fiqh Academy (IFA). Sumber data terdiri dari: (1) Sumber Primer: Al-
Qur’an, Hadis, dan kitab uṣūl al-fiqh klasik; (2) Sumber Sekunder: Buku, artikel jurnal, fatwa, makalah 
seminar, dan peraturan perundang-undangan terkait teknologi informasi. Teknik pengumpulan data 
dilakukan melalui studi kepustakaan (library research). Data yang terkumpul dianalisis secara kualitatif 
dengan teknik analisis isi (content analysis) dan penalaran deduktif-induktif dalam kerangka maqāṣid al-
sharī‘ah. 

 
RESULTS AND DISCUSSION  

Kerangka Pemikiran Maqāṣid al-Sharī‘ah: Klasifikasi dan Prinsip Operasional 

Bagian ini menyajikan hasil dan pembahasan mengenai penerapan kerangka Maqāṣid al-Sharī‘ah 
dalam analisis keuangan syariah. Pembahasan menegaskan bahwa klasifikasi maqāṣid tidak berhenti 
sebagai konstruksi normatif, melainkan berfungsi sebagai alat analisis operasional untuk menimbang 
prioritas, dampak, dan keberlanjutan keputusan serta inovasi produk keuangan syariah. Perspektif ini 
berakar pada pemikiran Al-Muwafaqat fi Usul al-Shariah karya Al-Shāṭibī dan dikembangkan secara 
sistemik melalui pendekatan kontemporer Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa klasifikasi tiga lapis ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, dan taḥsīniyyāt 
berfungsi efektif untuk memetakan tingkat urgensi dan konsekuensi etis dari produk dan kebijakan 
keuangan syariah. Pada lapisan ḍarūriyyāt, setiap produk wajib berkontribusi positif atau setidaknya tidak 
merusak perlindungan lima unsur pokok (al-kulliyyāt al-khams). Di sinilah maqāṣid bekerja sebagai 
standar minimum kepatuhan substansial, bukan sekadar formalitas akad. 

Pertama, ḥifẓ al-dīn (menjaga agama) muncul sebagai tujuan tertinggi. Temuan pembahasan 
menegaskan bahwa ekosistem keuangan syariah yang sehat adalah yang memfasilitasi ibadah dan 
menjamin sumber pendapatan halal, sekaligus menghindari sektor yang bertentangan dengan nilai agama 
serta mendukung institusi keagamaan. Prinsip ini ditegaskan oleh firman Allah SWT: 

 

رَّاكِعِينَ وَأقَِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتوُا الزَّكَاةَ وَاركَْعُوا مَعَ ال  

 
“Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat, dan ruku’lah bersama orang-orang yang ruku’.” (QS. 

Al-Baqarah: 43). 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 54 

Secara operasional, integrasi layanan zakat, infak, dan sedekah pada platform digital bank syariah 
serta penerbitan sukuk sosial untuk masjid dan sekolah Islam merupakan praktik yang konsisten dengan 
ḥifẓ al-dīn (Chapra, 2000; Ascarya, 2020). Kedua, ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa) menuntut perlindungan 
kehidupan, kesehatan fisik dan mental, serta lingkungan. Pembiayaan rumah sakit syariah, takāful 
kesehatan, agrobisnis halal-ṭayyib, dan green sukuk untuk pengelolaan air bersih terbukti memperluas 
dampak sosial positif keuangan syariah. Literatur mutakhir menegaskan bahwa integrasi keberlanjutan 
lingkungan merupakan prasyarat maqāṣid-oriented finance (UNEP FI, 2021). 
Ketiga, ḥifẓ al-‘aql (menjaga akal) mengarahkan keuangan syariah untuk menolak transaksi yang merusak 
intelektual dan mendorong pendidikan serta riset. Hal ini sejalan dengan sabda Rasulullah SAW: 

 

عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ طلََبُ الْعِلْمِ فَريِضَةٌ   
 
“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap muslim.” (HR. Ibnu Majah no. 224). 

Pembiayaan pendidikan berbasis murābaḥah atau ijārah, qarḍ al-ḥasan bagi mahasiswa berprestasi, 
serta wakaf pendidikan memperlihatkan implementasi konkret ḥifẓ al-‘aql (Auda, 2008). Keempat, ḥifẓ al-
nasl (menjaga keturunan) berkaitan dengan stabilitas keluarga dan keberlanjutan sosial. Produk 
pembiayaan perumahan syariah yang terjangkau, dukungan terhadap family business, dan asuransi 
pendidikan anak memperkuat ketahanan keluarga sebagai unit dasar masyarakat (Kahf, 2015). Kelima, 
ḥifẓ al-māl (menjaga harta) menjadi poros ekonomi Islam. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa 
substansi akad lebih menentukan dibanding bentuknya. Akad berbasis bagi hasil (muḍārabah/musyārakah) 
lebih mencerminkan perlindungan harta melalui pembagian risiko yang adil dibandingkan akad jual-beli 
yang memindahkan risiko sepenuhnya kepada nasabah. Prinsip ini dikuatkan oleh kaidah Nabi SAW: 

 

 لاَ ضَرَرَ وَلاَ ضِراَرَ 
 

“Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan tidak boleh membahayakan orang lain.” (HR. Ibnu Majah). 
Larangan ribā, gharar, dan maysir dipahami sebagai instrumen untuk memastikan ḥifẓ al-māl yang 

berkeadilan dan berkelanjutan (El-Gamal, 2006). Pada level ḥājiyyāt, hasil analisis menunjukkan bahwa 
produk yang memenuhi kebutuhan likuiditas dan kemudahan tanpa mengancam lima unsur pokok dapat 
diterima dengan pengawasan ketat. Contohnya adalah qarḍ ḥasan jangka pendek bagi UMKM atau praktik 
bay‘ al-‘īnah yang masih diperdebatkan dan hanya dibolehkan oleh sebagian ulama dalam kondisi tertentu. 
Di sini, maqāṣid berfungsi sebagai mekanisme kehati-hatian (prudential ethics). Sementara itu, taḥsīniyyāt 
berperan menyempurnakan akhlak dan tata kelola. Desain aplikasi mobile banking yang edukatif, layanan 
prioritas yang tidak diskriminatif, serta transparansi biaya dan komunikasi yang santun terbukti 
meningkatkan literasi, kepercayaan, dan kepuasan nasabah tanpa melanggar prinsip keadilan (OECD, 
2020). 

Pembahasan ini menegaskan relevansi pendekatan sistem (systems approach) yang dikemukakan 
Jasser Auda (2008). Koherensi menuntut agar setiap inovasi produk selaras dengan keseluruhan maqāṣid 
misalnya fintech P2P lending syariah harus melindungi investor (ḥifẓ al-māl) sekaligus tidak menjerat 
peminjam (ḥifẓ al-nafs). Pendekatan holistik memperluas evaluasi dari sekadar profit menuju dampak pada 
seluruh pemangku kepentingan, termasuk masyarakat dan lingkungan. Hierarki multi-level menegaskan 
bahwa maqāṣid berlaku simultan pada level individu, institusi, dan sistem; inovasi di level bank harus 
berkontribusi pada stabilitas dan keadilan ekonomi nasional. Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan 
ini menunjukkan bahwa integrasi klasifikasi maqāṣid Al-Shāṭibī dengan pendekatan sistem Auda 
menghasilkan kerangka analisis yang operasional, adaptif, dan relevan untuk menjawab kompleksitas 
keuangan syariah kontemporer serta memperkuat orientasi keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan 
publik. 
Maqāṣid al-Sharī‘ah sebagai Paradigma Pengembangan Produk: Dari Konsep ke Proses 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 55 

Bagian ini menyajikan hasil dan pembahasan mengenai pergeseran Maqāṣid al-Sharī‘ah dari 
kerangka konseptual normatif menuju paradigma operasional dalam pengembangan produk keuangan 
syariah. Temuan utama menunjukkan bahwa penerapan maqāṣid secara konsisten mampu mengarahkan 
inovasi agar tidak terjebak pada imitasi produk konvensional (Shariah-compliant) semata, melainkan 
bergerak menuju produk yang benar-benar Shariah-based dan berorientasi kemaslahatan. 

Hasil pembahasan menegaskan bahwa pengembangan produk keuangan syariah yang 
berlandaskan maqāṣid harus diawali dengan identifikasi masalah sosial-ekonomi riil yang dihadapi 
masyarakat. Pendekatan ini sejalan dengan argumen Dusuki & Abozaid (2007) bahwa inovasi syariah 
idealnya berangkat dari pertanyaan “masalah apa yang ingin diselesaikan?” alih-alih “produk apa yang paling 

menguntungkan untuk dijual?”. Pergeseran dari market-driven innovation menuju maṣlaḥah-driven innovation 
terbukti relevan dalam konteks ketimpangan akses pembiayaan, kemiskinan struktural, dan degradasi 
lingkungan. 

Dalam praktik, inovasi yang berorientasi maṣlaḥah lebih tepat diarahkan pada pembiayaan mikro 
berbasis bagi hasil untuk sektor pertanian organik, UMKM berbasis komunitas, dan ekonomi hijau. 
Skema semacam ini tidak hanya memperkuat ḥifẓ al-māl melalui distribusi risiko yang adil, tetapi juga 
mendukung ḥifẓ al-nafs dengan menjamin keberlanjutan pangan dan kesehatan lingkungan. Sebaliknya, 
pembahasan kritis menunjukkan bahwa penciptaan struktur sukuk yang terlalu kompleks semata untuk 
menarik investor institusional sering kali minim dampak langsung terhadap kesejahteraan masyarakat 
bawah dan berisiko menjauh dari tujuan maqāṣid (Chapra, 2000; Auda, 2008). 

Temuan penelitian konseptual ini mengonfirmasi bahwa profitabilitas tetap merupakan prasyarat 
keberlanjutan lembaga keuangan syariah. Namun, paradigma maqāṣid menuntut adanya tawāzun antara 
motif komersial dan nilai etis. Konsep “profit with principles” tidak berhenti pada slogan, melainkan harus 
tercermin dalam kebijakan margin keuntungan, penetapan agunan, serta mekanisme penagihan 
pembiayaan. 
Teladan Rasulullah SAW dalam etika transaksi dan penagihan utang menjadi rujukan normatif yang kuat: 

 

أَحَدكُُمْ إِلىَ أَخِيهِ فَـلْيَأْخُذْ مِنْ خَيرِْ مَالِهِ وَلْيَدعَْ شَرَّ مَالهِِ ليَِذْهَبْ   
“Hendaklah salah seorang di antara kamu pergi kepada saudaranya, lalu ambillah harta yang 

terbaik dari hartanya dan tinggalkanlah harta yang terburuk dari hartanya.” (HR. Al-Bukhari). 
Spirit hadis ini, dalam pembahasan, dimaknai sebagai keharusan menghindari praktik pembiayaan 

konsumtif yang menekan nasabah secara berlebihan, baik melalui margin tinggi, denda yang 
memberatkan, maupun penagihan yang tidak manusiawi. Dengan demikian, keseimbangan tawāzun 
menjadi indikator penting keberhasilan produk syariah dalam mewujudkan keadilan distributif dan 
perlindungan martabat manusia. Pembahasan juga menunjukkan keterbatasan pendekatan kepatuhan 
syariah yang hanya bertumpu pada kelulusan akad formal. Peran Dewan Pengawas Syariah (DPS) selama 
ini krusial dalam memastikan kesesuaian kontrak dengan fatwa. Namun, paradigma maqāṣid menuntut 
perluasan peran DPS sebagai penilai dampak (maqāṣid impact assessor). 

Sebuah produk dapat dinyatakan sah secara fikih misalnya murābaḥah dengan struktur wa‘d yang 
kompleks tetapi gagal secara maqāṣid apabila menimbulkan ghubn, asimetri informasi, atau beban finansial 
yang tidak proporsional bagi nasabah. Oleh karena itu, hasil pembahasan merekomendasikan agar audit 
syariah internal memasukkan parameter maqāṣid, seperti dampak sosial, tingkat keadilan risiko, dan 
perlindungan kelompok rentan, ke dalam checklist evaluasi (Auda, 2008; Kahf, 2015). Larangan ribā, gharar, 
dan maysir dalam keuangan Islam, sebagaimana dibahas dalam kerangka maqāṣid, tidak dipahami sebatas 
larangan formal, tetapi sebagai mekanisme pencegahan eksploitasi dan ketidakadilan. Larangan ribā 
bertujuan menjaga ḥifẓ al-māl dari pertukaran yang menindas; karena itu, evaluasi produk tidak boleh 
berhenti pada pertanyaan “apakah ada bunga?”, melainkan “apakah substansi akad ini adil dan proporsional?”. 

Demikian pula, gharar dilarang untuk melindungi akal dan harta dari ketidakpastian yang merusak. 
Dalam konteks takāful, pembahasan menegaskan bahwa penghapusan gharar harus nyata melalui 
mekanisme tabarru‘ yang tulus dan transparan, bukan sekadar pergantian istilah dari asuransi 
konvensional. Prinsip ini dipertegas oleh firman Allah SWT mengenai maysir: 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 56 

 

عَنِ الخْمَْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثمٌْ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ للِنَّاسِ وَإِثمْهُُمَا أَكْبرَُ مِنْ نَـفْعِهِمَايَسْألَُونَكَ   
“Mereka bertanya kepadamu tentang khamar dan judi. Katakanlah, ‘Pada keduanya terdapat dosa 

yang besar dan beberapa manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar dari manfaatnya’.” (QS. 
Al-Baqarah: 219). 

Ayat ini, dalam pembahasan kontemporer, menjadi landasan untuk mengkritisi produk derivatif 
dan instrumen investasi spekulatif berisiko tinggi. Sekalipun dikemas dengan akad syariah, produk yang 
lebih dominan mengandung unsur spekulasi daripada nilai produktif dinilai bertentangan dengan tujuan 
maqāṣid. Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menegaskan bahwa Maqāṣid al-Sharī‘ah bukan 
hanya kerangka etik normatif, tetapi paradigma menyeluruh yang mengintegrasikan proses inovasi, 
evaluasi, dan pengawasan produk keuangan syariah. Pendekatan ini memperkuat orientasi keadilan, 
keseimbangan, dan keberlanjutan, sekaligus menjaga relevansi keuangan syariah dalam menjawab 
tantangan sosial-ekonomi global. 
Implementasi Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam Produk Keuangan Syariah: Analisis Kritis, Tantangan, 
dan Implikasi Pengembangan Industri 

Dalam praktik pembiayaan komersial, akad berbasis bagi hasil muḍārabah dan musyārakah 
dipahami sebagai manifestasi ideal maqāṣid karena secara inheren merealisasikan keadilan, transparansi, 
dan keterhubungan langsung dengan sektor riil. Skema ini mendukung ḥifẓ al-māl melalui mekanisme 
berbagi risiko dan keuntungan, sekaligus memperkuat produktivitas ekonomi. Namun, hasil kajian kritis 
menunjukkan bahwa realisasi akad bagi hasil masih menghadapi kendala serius berupa asimetri informasi, 
moral hazard, serta tuntutan kolateral yang tetap dibebankan kepada nasabah, sehingga mengurangi esensi 
risk-sharing yang menjadi ruhnya (Masyita, 2022). Dari perspektif maqāṣid, kondisi ini menuntut inovasi 
pendukung, seperti pemanfaatan teknologi digital (misalnya blockchain) untuk meningkatkan transparansi 
laporan usaha, penguatan skema takāful guna menanggung risiko force majeure, serta capacity building bagi 
UMKM dalam manajemen keuangan agar akad bagi hasil dapat berjalan secara adil dan berkelanjutan 
(Chapra, 2000; Auda, 2008). 

Pada sisi lain, produk pembiayaan sosial zakat, wakaf, dan qarḍ ḥasan menjadi area di mana 
implementasi maqāṣid paling nyata dan langsung. Integrasi platform zakat ke dalam perbankan digital 
terbukti mempermudah masyarakat menunaikan kewajiban keagamaan (ḥifẓ al-dīn) sekaligus 
memperkuat distribusi kekayaan (ḥifẓ al-māl). Inovasi wakaf uang dan sukuk wakaf untuk pembiayaan 
rumah sakit, sekolah, dan infrastruktur sosial menunjukkan bagaimana instrumen keuangan dapat 
dikembangkan dengan orientasi kemaslahatan jangka panjang. Demikian pula, qarḍ ḥasan sebagai 
pinjaman kebajikan bagi kebutuhan dasar dan modal usaha mikro berperan langsung dalam melindungi 
jiwa dan harta kelompok rentan (ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-māl). Spirit keadilan sosial ini selaras dengan 
sabda Nabi SAW: 

 

نْـيَا كُرَبِ   مِنْ  كُرْبةًَ   مُؤْمِنٍ  عَنْ  نَـفَّسَ  مَنْ  الْقِيَامَةِ  يَـوْمِ  كُرَبِ   مِنْ  كُرْبةًَ   عَنْهُ  اMَُّ  نَـفَّسَ  الدُّ  

 
“Barangsiapa melapangkan satu kesusahan dunia dari seorang mukmin, maka Allah melapangkan 

darinya satu kesusahan di hari Kiamat.” (HR. Muslim). 
Pembahasan ini menegaskan bahwa pembiayaan sosial bukan sekadar aktivitas filantropi, 

melainkan engine of justice yang strategis bagi stabilitas dan pemerataan ekonomi (Kahf, 2015). Seiring 
berkembangnya inovasi digital, fintech syariah seperti peer-to-peer lending, crowdfunding, dan e-wallet 
syariah menawarkan peluang besar dalam meningkatkan inklusi keuangan pada level ḥājiyyāt bahkan 
ḍarūriyyāt. Namun, analisis maqāṣid mengungkap potensi jebakan berupa replikasi model fintech 
konvensional yang sarat gharar (ketidakjelasan proyek), praktik penagihan yang tidak etis, serta skema 
imbal hasil yang mendekati bunga terselubung. Oleh karena itu, pendekatan maqāṣid menuntut due 
diligence yang ketat terhadap proyek yang didanai, mekanisme perlindungan dana (ṣunduq al-ḥimāyah) 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 57 

yang transparan, serta desain pembiayaan yang benar-benar adil dan berorientasi sektor produktif (El-
Gamal, 2006). 

Temuan penting lainnya berkaitan dengan peran strategis Dewan Pengawas Syariah (DPS) dan 
regulator. DPS tidak lagi cukup berfungsi sebagai penjaga kepatuhan akad, tetapi perlu diperluas perannya 
sebagai pengawal paradigma maqāṣid melalui Maqāṣid Screening Process (MSP) yang menilai dampak 
produk terhadap al-kulliyyāt al-khams. Pada level sistem, dukungan kebijakan dari Otoritas Jasa Keuangan 
dan Bank Indonesia menjadi krusial, misalnya melalui insentif regulasi bagi produk berbagi risiko dan 
pembiayaan sektor riil yang memiliki skor maqāṣid tinggi. 

Analisis ini juga mengidentifikasi kesenjangan mendasar antara kepatuhan formal dan substantif 
dalam praktik keuangan syariah. Produk murābaḥah untuk pembiayaan konsumtif barang mewah 
mungkin sah secara fikih, tetapi kontribusinya terhadap ḥifẓ al-māl produktif dan pencegahan isrāf 
(pemborosan) patut dipertanyakan. Kesenjangan ini diperparah oleh tantangan regulasi yang kurang 
ramah terhadap produk berbagi risiko serta tekanan pasar yang mendorong lembaga syariah meniru 
produk konvensional agar mudah dipasarkan. 

Dalam konteks inovasi keuangan modern seperti aset kripto, investasi berdampak (ESG), dan 
ekonomi sirkular pendekatan ijtihad maqāṣid menjadi kompas normatif yang relevan. Aset kripto, 
misalnya, perlu dinilai secara kritis: apakah ia mendukung ḥifẓ al-māl sebagai alat tukar atau penyimpan 
nilai yang aman, atau justru sarat gharar dan maysir. Pada saat yang sama, prinsip ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-
māl menemukan relevansinya dalam pengembangan green finance dan sustainable sukuk yang sejalan 
dengan agenda pembangunan global dan Sustainable Development Goals. 

Secara keseluruhan, subbab ini menegaskan bahwa implementasi Maqāṣid al-Sharī‘ah secara 
substantif mampu memperkuat legitimasi dan kepercayaan publik terhadap industri keuangan syariah, 
menjaga keberlanjutan jangka panjang, serta memastikan kontribusi nyata terhadap pembangunan 
ekonomi berkeadilan. Dengan menjadikan maqāṣid sebagai paradigma menyeluruh mulai dari desain 
produk, evaluasi, regulasi, hingga inovasi keuangan syariah berpeluang besar tampil sebagai sistem 
alternatif yang adil, inklusif, dan resilien di tengah tantangan ekonomi global. 
 
CONCLUSION 

Maqāṣid al-Sharī‘ah merupakan paradigma kunci dalam pengembangan produk keuangan syariah 
yang mengintegrasikan fondasi klasik dengan pendekatan sistemik kontemporer. Ia berfungsi sebagai jiwa 
yang menghidupkan akad-akad fikih, sehingga keuangan syariah tidak berhenti pada kepatuhan formal, 
tetapi bergerak menuju sistem yang halal sekaligus ṭayyib, berkeadilan, dan berorientasi maṣlaḥah. 
Implementasi maqāṣid menuntut transformasi cara pandang seluruh pemangku kepentingan—regulator, 
Dewan Syariah, manajemen lembaga keuangan, dan akademisi—agar menjadikan maqāṣid sebagai kompas 
utama dalam desain, evaluasi, dan inovasi produk. Dengan demikian, keuangan syariah berpeluang 
mewujudkan perannya sebagai sistem yang membawa kemanfaatan nyata dan raḥmah bagi masyarakat 
luas. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Abozaid, A., & Dusuki, A. W. (2007). The challenges of realizing Maqāṣid al-Sharī‘ah in Islamic banking and 

finance. International Journal of Economics, Management and Accounting, 15(2), 143–165. 

Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions. (2015). Shari’ah standards (English ed.). 
AAOIFI. 

Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions. (2022). Governance and ethics standards for 

Islamic financial institutions. AAOIFI. 

Al-Ghazālī, A. Ḥ. M. ibn M. (1993). Al-Mustaṣfā min ‘ilm al-uṣūl (Vol. 1). Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Nawawī, Y. ibn S. (1392 H). Al-Minhāj sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj. Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Al-Shāṭibī, A. I. I. ibn M. (1997). Al-Muwāfaqāt fī uṣūl al-sharī‘ah (Vol. 2). Dār Ibn ‘Affān. 

Al-Ṭūfī, N. al-D. (1997). Risālah fī ri‘āyat al-maṣlaḥah. Dār al-Bashā’ir al-Islāmiyyah. 



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 
 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 58 

Al-‘Asqalānī, I. Ḥ. (1379 H). Fatḥ al-bārī bi sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Dār al-Ma‘rifah. 

Antoni, S., Asmawi, A., & Zaini, M. (2020). Maqāṣid al-Sharī‘ah based performance measurement for Islamic 
banking. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, 6(1), 21–44. 

Ascarya, A. (2021). Persistensi ṣukūk dan pembiayaan murābaḥah berbasis maqāṣid al-Sharī‘ah di Indonesia. Journal 

of Islamic Monetary Economics and Finance, 7(1), 203–232. https://doi.org/10.21098/jimf.v7i1.1315 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. International Institute of Islamic 
Thought. 

Bank Indonesia. (2023). Peraturan Bank Indonesia Nomor 24/12/PBI/2022 tentang Bank Umum Syariah dan Unit Usaha 

Syariah. 

Bedoui, M. H., & Mansour, W. (2015). Performance and Maqāṣid al-Sharī‘ah’s pentagon-shaped ethical 
measurement. Science and Engineering Ethics, 21(3), 555–576. https://doi.org/10.1007/s11948-014-9561-9 

Chapra, M. U. (2000). The future of economics: An Islamic perspective. The Islamic Foundation. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of Maqāṣid al-Sharī‘ah. Islamic Research and Training 
Institute. 

Departemen Agama Republik Indonesia. (2022). Al-Qur’an dan terjemahannya. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an. 

Dusuki, A. W., & Abozaid, A. (2007). A critical appraisal on the challenges of realizing Maqāṣid al-Sharī‘ah in 
Islamic banking and finance. IIUM Journal of Economics and Management, 15(2), 143–165. 

Dusuki, A. W., & Bouheraoua, S. (2011). The framework of Maqāṣid al-Sharī‘ah and its implications for Islamic finance 
(ISRA Research Paper No. 22/2011). ISRA. 

El-Gamal, M. A. (2006). Islamic finance: Law, economics, and practice. Cambridge University Press. 

Farooq, M. O., & El-Ghattis, N. (2019). A Maqāṣid al-Sharī‘ah based critique of contemporary Islamic finance 
practices. International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 12(3), 389–404. 
https://doi.org/10.1108/IMEFM-03-2018-0105 

Hallaq, W. B. (2009). Shari‘a: Theory, practice, transformations. Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815300 

Hassan, M. K., & Lewis, M. K. (Eds.). (2007). Handbook of Islamic banking. Edward Elgar Publishing. 

Hassan, R., & Abbas, S. K. (2020). Measuring the Maqāṣid al-Sharī‘ah of Islamic banks. International Journal of Islamic 

and Middle Eastern Finance and Management, 13(4), 593–609. https://doi.org/10.1108/IMEFM-06-2019-
0234 

Huda, N., Rini, N., & Mardoni, Y. (2021). The analysis of Maqāṣid al-Sharī‘ah index on Islamic banks in Indonesia. 
Journal of Islamic Accounting and Business Research, 12(5), 751–769. https://doi.org/10.1108/JIABR-05-2020-
0144 

Hudaefi, F. A., & Noordin, K. (2021). Harmonizing fintech and Maqāṣid al-Sharī‘ah. Journal of Islamic Marketing, 

12(8), 1607–1628. https://doi.org/10.1108/JIMA-05-2020-0140 

Ibn ‘Āshūr, M. al-Ṭ. (2006). Maqāṣid al-sharī‘ah al-Islāmiyyah. Dār al-Nafā’is. 

Islamic Financial Services Board. (2009). IFSB-10: Guiding principles on Shari’ah governance systems. IFSB. 

Islamic Financial Services Board. (2022). Islamic financial services industry stability report 2022. IFSB. 

Islamic Financial Services Board. (2023). IFSB-23: Revised standard on stress testing. IFSB. 

Kamali, M. H. (2008). Maqāṣid al-Sharī‘ah made simple. Islamic Research and Training Institute. 

Khan, M. A., & Ismail, A. G. (Eds.). (2021). Fintech in Islamic finance: Theory and practice. Routledge. 



Abdul Wadud Nafis.; Ijtihad Kontemporer Terhadap… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 59 

Lahsasna, A. (2017). Maqāṣid al-Sharī‘ah in Islamic finance. IBFIM. 

Laldin, M. A., & Bouheraoua, S. (2015). The framework of Maqāṣid al-Sharī‘ah and its application in Islamic finance. ISRA. 

Masyita, D. (2022). Contemporary issues in Islamic banking and finance: A Maqasid perspective. Routledge. 

Mohamad, S., & Tabash, M. I. (2022). Maqāṣid al-Sharī‘ah, social responsibility, and financial performance. Journal 

of Behavioral and Experimental Finance, 34, 100656. https://doi.org/10.1016/j.jbef.2022.100656 

Muhammad, R., & Ismail, A. G. (2021). Integrating Maqāṣid al-Sharī‘ah into Islamic fintech. Journal of Islamic 

Finance, 10(1), 27–38. 

Naqvi, S. N. H. (2003). Perspectives on morality and human well-being. The Islamic Foundation. 

Otoritas Jasa Keuangan. (2023). Roadmap pengembangan keuangan syariah Indonesia 2023–2027. OJK. 

Otoritas Jasa Keuangan. (2023). Statistik perbankan syariah Desember 2023. OJK. 

Ramadan, T. (2009). Radical reform: Islamic ethics and liberation. Oxford University Press. 

Raysūni, A. (2006). Imam al-Shatibi’s theory of the higher objectives and intents of Islamic law. International Institute of 
Islamic Thought. 

Rosly, S. A. (2022). Critical issues on Islamic banking and financial markets (4th ed.). Dinamas Publishing. 

Securities Commission Malaysia. (2019). Shariah governance framework for Islamic financial institutions. Securities 
Commission Malaysia. 

Setiawan, I., & Yazid, A. S. (2020). The role of Maqāṣid al-Sharī‘ah in achieving sustainability. Journal of Sustainable 

Finance & Investment, 10(4), 341–356. https://doi.org/10.1080/20430795.2020.1737669 

Siddiqi, M. N. (2004). Riba, bank interest, and the rationale of its prohibition. Islamic Research and Training Institute. 

Uddin, M. A., Ali, M. H., & Hassan, M. K. (2020). The impact of Shari’ah governance and ethical identity. Journal 

of Islamic Accounting and Business Research, 11(9), 1997–2017. https://doi.org/10.1108/JIABR-12-2019-0230 

Warde, I. (2000). Islamic finance in the global economy. Edinburgh University Press. 

Zaman, A. (2020). Islamic economics: A survey of the literature. In S. B. Farooq & M. A. El-Ghattis (Eds.), Routledge 

handbook of Islamic law (pp. 373–389). Routledge. 

 


