Wi Craom fo kb

— Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) January 2026 p-ISSN: xxxx-xXXX
https://ummulquro.id/index.php/jii e-ISSN: xxxx-xxXX

Magqasid al-Shari‘ah sebagai Landasan Paradigmatik Pengembangan Produk Keuangan
Syariah

Nikmatul Masruroh
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Shiddiq, Jember, Indonesia

Email: nikmatul123@gmail.com

Received: November 23, 2025. Accepted: Desember 29, 2025. Published: January 10, 2026

ABSTRACT

The rapid dynamics of Islamic financial product innovation, driven by market competition and the financial
technology revolution, have given rise to a diversity of complex instruments. However, this phenomenon has also
invited sharp criticism regarding its substantive alignment with the ethical values and socio-economic justice that
are the raison d'étre of Islamic economics. Urgency: A purely legal-formal approach to assessing sharia compliance
is considered inadequate to address contemporary challenges. Therefore, a maqasid-based approach is imperative
to ensure that every innovation is not only valid in terms of contract (sahih), but also leads to the realization of
universal benefit (maslahah). Objectives and methods: This study aims to examine the role of Magasid al-Shati‘ah
as a philosophical foundation and operational framework in the development of Islamic financial products. The
method used is qualitative-descriptive with an analytical-critical literature review approach, exploring primary and
secondary literature, as well as authoritative fatwas. Key findings and contributions: This study concludes that the
integration of the Maqasid al-Shariah paradigm through the classical lens of Al-Ghazali-Al-Shatibi and the
contemporary systemic approach of Jasser Auda can transform the innovation process from merely sharia-
compliant to sharia-driven. Its implementation requires reorienting the role of the Sharia Supervisory Board from
compliance checker to maqasid guardian, developing impact measurement tools, and harmonizing policies. The
contribution of this research is a holistic conceptual framework and strategic recommendations to strengthen the
originality, sustainability, and contribution of Islamic finance to economic justice.

Keywords: Maqasid al-Shati‘ah, Sharia Finance, Product Innovation, Maslahah, Substantive Compliance, Hifz al-
Mal.

ABSTRAK

Dinamika inovasi produk kenangan syariah yang pesat, didorong oleh kompetisi pasar dan revolusi teknologi finansial, telah
melabirkan keragaman instrumen yang Rompleks. Namun, fenomena ini juga mengnndang kritik tajam terkait keberpibakan
substantifnya pada nilai-nilai etika dan keadilan sosial-ekononi yang menjadi raison d'étre ekonomi Islam. Urgensi: Pendekatan
legal-formal semata dalam penilaian kepatnban syariab dinilai tidak memadai untuk menjawab tantangan kontemporer. Oleh karena
itu, pendekatan berbasis tujuan (maqasid-based) menjadi keniscayaan untuk memastikan setiap inovasi tidak banya sab secara akad
(sahih), tetapi juga bermuara pada terwujudnya kemaslahatan (maslahah) universal. Tujuan dan metode: Penelitian ini bertujuan
untuk membedah peran Magasid al-Shari‘ah sebagai landasan filosofis dan kerangka operasional dalam pengembangan produk
keuangan syariah. Metode yang digunakan adalah kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi kepustakaan yang bersifat analitis-
kritis, menggali literatur primer dan sekunder, serta fatwa-fatwa otoritatif. Temuan utama dan kontribusi: Studi ini menyimpulkan
babwa integrasi paradigma Magasid al-Shari‘ah melalui lensa klasik Al-Ghazali-ALShatibi dan pendekatan sistemik kontemporer
Jasser Auda dapat mentransformasi proses inovasi dari sekadar syariab-compliant menuju Syariah-driven. Implementasinya
mensyaratkan reorientasi peran Dewan Pengawas Syariab dari compliance checker menjadi maqaSid guardian, pengembangan alat
uknr dampak, serta harmonisasi kebijakan. Kontribusi penelitian adalah kerangka konseptual holistik dan rekomendasi strategis
untuk memperkuat orisinalitas, keberlanjutan, dan kontribusi kenangan syariab bagi keadilan ekonomi.

Kata Kunci: Magasid al-Shari‘ab, Kenangan Syariah, Inovasi Produk, Maslahah, Kepatuban Substantif, Hifz al-Mal.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 51



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

INTRODUCTION

Perkembangan teknologi digital telah mengubah lanskap peradaban manusia secara fundamental,
termasuk dalam tata kelola kehidupan sosial, ekonomi, dan keagamaan umat Islam. Transformasi ini
melahirkan berbagai inovasi baru seperti financial technology (fintech), mata uang kripto (eryptocurrency), media
sosial, serta sistem kecerdasan buatan (artificial intelligence/ Al) yang belum dikenal dalam literatur fikih
klasik (Alim, 2020). Realitas sosio-teknis tersebut menghadirkan tantangan serius bagi hukum Islam,
mengingat sebagian besar rumusan fikih klasik disusun dalam konteks masyarakat pra-digital yang
berbasis interaksi fisik dan struktur sosial yang relatif sederhana.

Kesenjangan antara konstruksi hukum Islam klasik dan problematika aktual semakin nyata ketika
dihadapkan pada isu-isu digital yang kompleks dan multidimensional. Persoalan mengenai keabsahan ‘agd
(akad) dalam transaksi daring, status hukum data digital sebagai 7/ (harta), serta implikasi etis dan hukum
algoritma Al terhadap prinsip keadilan dan tanggung jawab hukum merupakan contoh konkret persoalan
kontemporer yang memerlukan pembaruan pemahaman hukum Islam (Zulfikar, 2022). Pendekatan fikih
klasik yang cenderung tekstual dan sangat terikat pada %/at yang berorientasi pada realitas fisik
menunjukkan keterbatasannya dalam menjawab fenomena digital yang bersifat abstrak, dinamis, dan
lintas disiplin.

Dalam konteks tersebut, ijtihad menempati posisi yang sangat urgen sebagai instrumen dinamisasi
dan pembaruan hukum Islam. Ijtithad memungkinkan hukum Islam tetap relevan dan kontekstual tanpa
melepaskan landasan normatifnya. Legitimasi ijtithad ditegaskan dalam sabda Nabi Muhammad SAW:

“Apabila seorang hakim memutuskan hukum lalu berijtihad dan ijtthadnya benar, maka ia
mendapat dua pahala. Dan apabila ia memutuskan lalu berijtihad dan ijtthadnya keliru, maka ia mendapat
satu pahala” (Al-Bukhari, 2002, Hadith No. 7352; Muslim, 2006, Hadith No. 1716).

Hadis tersebut menunjukkan bahwa upaya sungguh-sungguh dalam menggali hukum (jjtihad),
meskipun berpotensi keliru, tetap bernilai ibadah dan memiliki legitimasi epistemologis. Dengan
demikian, ijtthad merupakan bagian integral dari tradisi keilmuan Islam dalam merespons perubahan
zaman.

Secara konseptual, ijtihad didefinisikan sebagai pengerahan seluruh kemampuan seorang mujtahid
untuk menggali hukum syari yang bersifat Zanni dari dalil-dalilnya yang terperinci (Al-Amidi, 2003).
Landasan normatif ijtihad juga ditegaskan dalam Al-Qur’an, antara lain dalam QS. An-Nisa’ ayat 83, yang
menggunakan istilah yastanbitiinahn (orang-orang yang mampu menggali dan menyimpulkan hukum).
Dalam sejarahnya, praktik ijtthad mengalami dinamika, mulai dari fase kebebasan intelektual pada masa
awal Islam, fase kodifikasi mazhab, hingga periode dominasi zag/id. Ketatnya syarat menjadi mujtahid
meliputi penguasaan Al-Qur’an, Sunnah, bahasa Arab, #$i/ al-figh, dan tujuan-tujuan syariah menunjukkan
bahwa ijtthad merupakan aktivitas ilmiah yang bertanggung jawab (Al-Ghazali, 1993).

Dalam perkembangan mutakhir, lahir konsep ijtihad kontemporer sebagai respons terhadap
persoalan-persoalan baru (rawazil) yang tidak ditemukan padanannya secara eksplisit dalam literatur fikih
klasik. Ijtihad kontemporer dipahami sebagai upaya penetapan hukum syar‘i dengan metodologi yang
relevan, dengan mempertimbangkan realitas aktual (a/-waqi’) serta kemaslahatan masyarakat modern (Al-
Qaradawi, 2001). Perbedaan mendasar antara ijtihad klasik dan ijtihad kontemporer terletak pada karakter
persoalan yang lebih kompleks, pendekatan yang bersifat kolektit (#had jama‘), serta orientasi yang lebih
substantif melalui pendekatan maqasid al-shari‘ah, bukan semata tekstual. Pendekatan ini juga
mengakomodasi temuan ilmu pengetahuan dan sains modern sebagai bagian dari pertimbangan hukum
(Auda, 2008).

Magasid al-shari'ah merupakan tujuan-tujuan utama syariat yang menjadi ruh dari keseluruhan
hukum Islam. Imam Al-Syatibi membaginya ke dalam tiga tingkatan, yaitu a/-daririyyat, al-hajiyyat, dan al-
tahsiniyyat, dengan lima perlindungan dasar (a/l-kulliyyat al-kbams): menjaga agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), akal (hifz al-‘agl), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal) (Al-Syatibi, 2003). Dalam konteks
digital, kelima prinsip tersebut memperoleh dimensi baru, seperti perlindungan akidah dari ekstremisme
daring, perlindungan akal dari hoaks dan disinformasi, serta perlindungan harta dalam bentuk aset dan
transaksi digital. Oleh karena itu, maqadSid al-shari‘ah berfungsi sebagai kerangka evaluatif untuk menilai

52 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

apakah suatu inovasi teknologi membawa kemaslahatan (ja/b al-masalil) atau justru menimbulkan
kerusakan (dar’ al-mafasid) (Ramadan, 2009).

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini difokuskan pada tiga permasalahan utama, yaitu: (1)
bagaimana konsep dan karakteristik ijtihad kontemporer dalam kerangka metodologi hukum Islam; (2)
apa saja bentuk problematika hukum Islam yang muncul di era digital; dan (3) bagaimana metode ijtihad
kontemporer serta penerapan maqasid al-shari‘ah dalam merespons problematika hukum Islam di era
digital. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep dan landasan normatif ijtthad kontemporer,
memetakan secara kritis problematika hukum Islam di era digital, serta menganalisis penerapan metode
ijtihad dan pendekatan waqaSid al-shari'ah dalam menyelesaikan persoalan-persoalan tersebut. Secara
teoretis, penelitian ini diharapkan berkontribusi pada pengembangan metodologi hukum Islam (usz/ al-
figh), sedangkan secara praktis dapat menjadi rujukan bagi ulama, praktisi hukum, dan pengambil
kebijakan dalam merumuskan regulasi dan fatwa yang relevan dengan tantangan zaman.

METHOD

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif atau yuridis-normatif,yang berfokus pada
penelaahan terhadap prinsip-prinsip, asas-asas, dan kaidah-kaidah hukum Islam. Pendekatan yang
digunakan adalah pendekatan konseptual (conceptual approach) untuk membedah konsep ijtihad dan
maqasid, serta pendekatan perundang-undangan (statute approach) dengan menelaah fatwa-fatwa
lembaga resmi seperti Dewan Syariah Nasional — Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) dan organisasi
internasional seperti Islamic Figh Academy (IFA). Sumber data terdiri dari: (1) Sumber Primer: Al-
Qur’an, Hadis, dan kitab usal al-figh klasik; (2) Sumber Sekunder: Buku, artikel jurnal, fatwa, makalah
seminar, dan peraturan perundang-undangan terkait teknologi informasi. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui studi kepustakaan (library research). Data yang terkumpul dianalisis secara kualitatif
dengan teknik analisis isi (content analysis) dan penalaran deduktif-induktif dalam kerangka maqasid al-
shari‘ah.

RESULTS AND DISCUSSION
Kerangka Pemikiran Maqasid al-Shari‘ah: Klasifikasi dan Prinsip Operasional

Bagian ini menyajikan hasil dan pembahasan mengenai penerapan kerangka Magasid al-Shari‘ah
dalam analisis keuangan syariah. Pembahasan menegaskan bahwa klasifikasi magasid tidak berhenti
sebagai konstruksi normatif, melainkan berfungsi sebagai alat analisis operasional untuk menimbang
prioritas, dampak, dan keberlanjutan keputusan serta inovasi produk keuangan syariah. Perspektif ini
berakar pada pemikiran Al-Muwafaqat fi Usul al-Shariah karya Al-Shatibi dan dikembangkan secara
sistemik melalui pendekatan kontemporer Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law.

Hasil analisis menunjukkan bahwa klasifikasi tiga lapis darariyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat
berfungsi efektif untuk memetakan tingkat urgensi dan konsekuensi etis dari produk dan kebijakan
keuangan syariah. Pada lapisan daruriyyat, setiap produk wajib betkontribusi positif atau setidaknya tidak
merusak perlindungan lima unsur pokok (al-kulliyyat al-khams). Di sinilah maqasid bekerja sebagai
standar minimum kepatuhan substansial, bukan sekadar formalitas akad.

Pertama, hifz al-din (menjaga agama) muncul sebagai tujuan tertinggi. Temuan pembahasan
menegaskan bahwa ekosistem keuangan syariah yang sehat adalah yang memfasilitasi ibadah dan
menjamin sumber pendapatan halal, sekaligus menghindari sektor yang bertentangan dengan nilai agama
serta mendukung institusi keagamaan. Prinsip ini ditegaskan oleh firman Allah SWT:

ExnST &5 1515 350 14T E50Sall 1,230

“Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat, dan ruku’lah bersama orang-orang yang ruku’.” (QS.
Al-Baqarah: 43).

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 53



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Secara operasional, integrasi layanan zakat, infak, dan sedekah pada platform digital bank syariah
serta penerbitan sukuk sosial untuk masjid dan sekolah Islam merupakan praktik yang konsisten dengan
hifz al-din (Chapra, 2000; Ascarya, 2020). Kedua, hifz al-nafs (menjaga jiwa) menuntut petlindungan
kehidupan, kesehatan fisik dan mental, serta lingkungan. Pembiayaan rumah sakit syariah, zakaful
kesehatan, agrobisnis halal-tayyib, dan green sukuk untuk pengelolaan air bersih terbukti memperluas
dampak sosial positif keuangan syariah. Literatur mutakhir menegaskan bahwa integrasi keberlanjutan
lingkungan merupakan prasyarat magasid-oriented finance (UNEP FI, 2021).

Ketiga, hifz al-‘ag/ (menjaga akal) mengarahkan keuangan syariah untuk menolak transaksi yang merusak
intelektual dan mendorong pendidikan serta riset. Hal ini sejalan dengan sabda Rasulullah SAW:

b 5 o Hap L L

“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap muslim.” (HR. Ibnu Majah no. 224).

Pembiayaan pendidikan betbasis muribahah atau ijarah, gard al-hasan bagi mahasiswa betprestasi,
serta wakaf pendidikan mempetlihatkan implementasi konkret h#fz al-‘ag/ (Auda, 2008). Keempat, hifz al-
nas/ (menjaga keturunan) berkaitan dengan stabilitas keluarga dan keberlanjutan sosial. Produk
pembiayaan perumahan syariah yang terjangkau, dukungan terhadap family business, dan asuransi
pendidikan anak memperkuat ketahanan keluarga sebagai unit dasar masyarakat (Kahf, 2015). Kelima,
hifz al-mal (menjaga harta) menjadi poros ekonomi Islam. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa
substansi akad lebih menentukan dibanding bentuknya. Akad berbasis bagi hasil (mudarabah/ musydrakab)
lebih mencerminkan perlindungan harta melalui pembagian risiko yang adil dibandingkan akad jual-beli
yang memindahkan risiko sepenuhnya kepada nasabah. Prinsip ini dikuatkan oleh kaidah Nabi SAW:

e V5 572 Y

“Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan tidak boleh membahayakan orang lain.” (HR. Ibnu Majah).

Larangan riba, gharar, dan maysir dipahami sebagai instrumen untuk memastikan hifz al-mal yang
betkeadilan dan berkelanjutan (El-Gamal, 20006). Pada level hajiyyat, hasil analisis menunjukkan bahwa
produk yang memenuhi kebutuhan likuiditas dan kemudahan tanpa mengancam lima unsur pokok dapat
diterima dengan pengawasan ketat. Contohnya adalah gard hasan jangka pendek bagi UMKM atau praktik
bay al-‘inah yang masih diperdebatkan dan hanya dibolehkan oleh sebagian ulama dalam kondisi tertentu.
Di sini, maqasid berfungsi sebagai mekanisme kehati-hatian (prudential ethics). Sementara itu, tahsiniyydt
berperan menyempurnakan akhlak dan tata kelola. Desain aplikasi mobile banking yang edukatif, layanan
prioritas yang tidak diskriminatif, serta transparansi biaya dan komunikasi yang santun terbukti
meningkatkan literasi, kepercayaan, dan kepuasan nasabah tanpa melanggar prinsip keadilan (OECD,
2020).

) Pembahasan ini menegaskan relevansi pendekatan sistem (systezs approach) yang dikemukakan
Jasser Auda (2008). Koherensi menuntut agar setiap inovasi produk selaras dengan keseluruhan magasid
misalnya fintech P2P lending syariah harus melindungi investor (h#fz al-mal) sekaligus tidak menjerat
peminjam (héfz al-nafs). Pendekatan holistik memperluas evaluasi dari sekadat profit menuju dampak pada
seluruh pemangku kepentingan, termasuk masyarakat dan lingkungan. Hierarki multi-level menegaskan
bahwa maqasid berlaku simultan pada level individu, institusi, dan sistem; inovasi di level bank harus
berkontribusi pada stabilitas dan keadilan ekonomi nasional. Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan
ini menunjukkan bahwa integrasi klasifikasi magasid Al-Shatibi dengan pendekatan sistem Auda
menghasilkan kerangka analisis yang operasional, adaptif, dan relevan untuk menjawab kompleksitas
keuangan syariah kontemporer serta memperkuat orientasi keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan
publik.

Magqasid al-Shari‘ah sebagai Paradigma Pengembangan Produk: Dari Konsep ke Proses

54 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

Bagian ini menyajikan hasil dan pembahasan mengenai pergeseran Magasid al-Shariah dari
kerangka konseptual normatif menuju paradigma operasional dalam pengembangan produk keuangan
syariah. Temuan utama menunjukkan bahwa penerapan maqasid secara konsisten mampu mengarahkan
inovasi agar tidak terjebak pada imitasi produk konvensional (Shariah-compliani) semata, melainkan
bergerak menuju produk yang benar-benar Shariah-based dan berorientasi kemaslahatan.

Hasil pembahasan menegaskan bahwa pengembangan produk keuangan syariah yang
berlandaskan magasid harus diawali dengan identifikasi masalah sosial-ekonomi riil yang dihadapi
masyarakat. Pendekatan ini sejalan dengan argumen Dusuki & Abozaid (2007) bahwa inovasi syariah
idealnya berangkat dari pertanyaan “wasalab apa yang ingin diselesaikan?” alih-alih “produk apa yang paling
menguntungfean untnk. dijuale”. Pergeseran dati market-driven innovation menuju maslahab-driven innovation
terbukti relevan dalam konteks ketimpangan akses pembiayaan, kemiskinan struktural, dan degradasi
lingkungan.

Dalam praktik, inovasi yang berotientasi mas/ahab lebih tepat diarahkan pada pembiayaan mikro
berbasis bagi hasil untuk sektor pertanian organik, UMKM berbasis komunitas, dan ekonomi hijau.
Skema semacam ini tidak hanya memperkuat hifz al-mal melalui distribusi risiko yang adil, tetapi juga
mendukung hifz al-nafs dengan menjamin keberlanjutan pangan dan kesehatan lingkungan. Sebaliknya,
pembahasan kritis menunjukkan bahwa penciptaan struktur sukuk yang terlalu kompleks semata untuk
menarik investor institusional sering kali minim dampak langsung terhadap kesejahteraan masyarakat
bawah dan berisiko menjauh dari tujuan magasid (Chapra, 2000; Auda, 2008).

Temuan penelitian konseptual ini mengonfirmasi bahwa profitabilitas tetap merupakan prasyarat
keberlanjutan lembaga keuangan syariah. Namun, paradigma maqasid menuntut adanya tawazun antara
motif komersial dan nilai etis. Konsep ‘profit with principles” tidak berhenti pada slogan, melainkan harus
tercermin dalam kebijakan margin keuntungan, penetapan agunan, serta mekanisme penagihan
pembiayaan.

Teladan Rasulullah SAW dalam etika transaksi dan penagthan utang menjadi rujukan normatif yang kuat:

U 22 305 i e 0 LD sl ) i80sf esly

“Hendaklah salah seorang di antara kamu pergi kepada saudaranya, lalu ambillah harta yang
terbaik dari hartanya dan tinggalkanlah harta yang terburuk dari hartanya.” (HR. Al-Bukhari).

Spirit hadis ini, dalam pembahasan, dimaknai sebagai keharusan menghindari praktik pembiayaan
konsumtif yang menekan nasabah secara berlebihan, baik melalui margin tinggi, denda yang
memberatkan, maupun penagihan yang tidak manusiawi. Dengan demikian, keseimbangan fawazun
menjadi indikator penting keberhasilan produk syariah dalam mewujudkan keadilan distributif dan
petlindungan martabat manusia. Pembahasan juga menunjukkan keterbatasan pendekatan kepatuhan
syariah yang hanya bertumpu pada kelulusan akad formal. Peran Dewan Pengawas Syariah (DPS) selama
ini krusial dalam memastikan kesesuaian kontrak dengan fatwa. Namun, paradigma mwaqasid menuntut
perluasan peran DPS sebagai penilai dampak (zaqasid impact assessor).

Sebuah produk dapat dinyatakan sah secara fikih misalnya murabahah dengan struktur wa'd yang
kompleks tetapi gagal secara maqasid apabila menimbulkan ghubn, asimetri informasi, atau beban finansial
yang tidak proporsional bagi nasabah. Oleh karena itu, hasil pembahasan merekomendasikan agar audit
syariah internal memasukkan parameter magasid, seperti dampak sosial, tingkat keadilan risiko, dan
perlindungan kelompok rentan, ke dalam check/ist evaluasi (Auda, 2008; Kahf, 2015). Larangan riba, gharar,
dan maysir dalam keuangan Islam, sebagaimana dibahas dalam kerangka maqasid, tidak dipahami sebatas
larangan formal, tetapi sebagai mekanisme pencegahan eksploitasi dan ketidakadilan. Larangan riba
bertujuan menjaga hifz al-mal dati pertukaran yang menindas; karena itu, evaluasi produk tidak boleh
berhenti pada pertanyaan “apakah ada bunga?”, melainkan “apakalh substansi akad ini adil dan proporsional?”.

Demikian pula, gharar dilarang untuk melindungi akal dan harta dari ketidakpastian yang merusak.
Dalam konteks zakdful, pembahasan menegaskan bahwa penghapusan gharar harus nyata melalui
mekanisme zabarru‘ yang tulus dan transparan, bukan sekadar pergantian istilah dari asuransi
konvensional. Prinsip ini dipertegas oleh firman Allah SWT mengenai waysir.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 55



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

ogsdl G 58T iy P 0005 T g O 2l A o2 25T

“Mereka bertanya kepadamu tentang khamar dan judi. Katakanlah, ‘Pada keduanya terdapat dosa
yang besar dan beberapa manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar dari manfaatnya’.” (QS.
Al-Baqarah: 219).

Ayat ini, dalam pembahasan kontemporer, menjadi landasan untuk mengkritisi produk derivatif
dan instrumen investasi spekulatif berisiko tinggi. Sekalipun dikemas dengan akad syariah, produk yang
lebih dominan mengandung unsur spekulasi daripada nilai produktif dinilai bertentangan dengan tujuan
maqasid. Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menegaskan bahwa Magasid al-Shari‘ah bukan
hanya kerangka etik normatif, tetapi paradigma menyeluruh yang mengintegrasikan proses inovasi,
evaluasi, dan pengawasan produk keuangan syariah. Pendekatan ini memperkuat orientasi keadilan,
keseimbangan, dan keberlanjutan, sekaligus menjaga relevansi keuangan syariah dalam menjawab
tantangan sosial-ekonomi global.

Implementasi Maqasid al-Shari‘ah dalam Produk Keuangan Syariah: Analisis Kritis, Tantangan,
dan Implikasi Pengembangan Industri

Dalam praktik pembiayaan komersial, akad berbasis bagi hasil mudarabah dan musyarakah
dipahami sebagai manifestasi ideal magasid karena secara inheren merealisasikan keadilan, transparansi,
dan keterthubungan langsung dengan sektor riil. Skema ini mendukung h#z al-mal melalui mekanisme
berbagi risiko dan keuntungan, sekaligus memperkuat produktivitas ekonomi. Namun, hasil kajian kritis
menunjukkan bahwa realisasi akad bagi hasil masih menghadapi kendala serius berupa asimetri informast,
moral hazard, serta tuntutan kolateral yang tetap dibebankan kepada nasabah, sehingga mengurangi esensi
risk-sharing yang menjadi ruhnya (Masyita, 2022). Dari perspektif magasid, kondisi ini menuntut inovasi
pendukung, seperti pemanfaatan teknologi digital (misalnya blockchain) untuk meningkatkan transparansi
laporan usaha, penguatan skema fzkdful guna menanggung risiko force majenre, serta capacity building bagi
UMKM dalam manajemen keuangan agar akad bagi hasil dapat berjalan secara adil dan berkelanjutan
(Chapra, 2000; Auda, 2008).

Pada sisi lain, produk pembiayaan sosial zakat, wakaf, dan gard hasan menjadi area di mana
implementasi maqasid paling nyata dan langsung. Integrasi platform zakat ke dalam perbankan digital
terbukti mempermudah masyarakat menunaikan kewajiban keagamaan (hifz al-din) sekaligus
memperkuat distribusi kekayaan (hifz al-mal). Inovasi wakaf uang dan sukuk wakaf untuk pembiayaan
rumah sakit, sekolah, dan infrastruktur sosial menunjukkan bagaimana instrumen keuangan dapat
dikembangkan dengan orientasi kemaslahatan jangka panjang. Demikian pula, qard hasan sebagai
pinjaman kebajikan bagi kebutuhan dasar dan modal usaha mikro berperan langsung dalam melindungi

jiwa dan harta kelompok rentan (hifz al-nafs dan hifz al-mal). Spirit keadilan sosial ini selaras dengan
sabda Nabi SAW:

G o o e S A 0 G R e B 26 T

“Barangsiapa melapangkan satu kesusahan dunia dari seorang mukmin, maka Allah melapangkan
darinya satu kesusahan di hari Kiamat.” (HR. Muslim).

Pembahasan ini menegaskan bahwa pembiayaan sosial bukan sekadar aktivitas filantropi,
melainkan engine of justice yang strategis bagi stabilitas dan pemerataan ekonomi (Kahf, 2015). Seiring
berkembangnya inovasi digital, fintech syariah seperti peer-to-peer lending, crowdfunding, dan e-wallet
syariah menawarkan peluang besar dalam meningkatkan inklusi keuangan pada level hajiyyat bahkan
daruriyyat. Namun, analisis maqasid mengungkap potensi jebakan berupa replikasi model fintech
konvensional yang sarat gharar (ketidakjelasan proyek), praktik penagihan yang tidak etis, serta skema
imbal hasil yang mendekati bunga terselubung. Oleh karena itu, pendekatan maqasid menuntut due
diligence yang ketat terhadap proyek yang didanai, mekanisme perlindungan dana (Sunduq al-himayah)

56 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

yang transparan, serta desain pembiayaan yang benar-benar adil dan berorientasi sektor produktif (El-
Gamal, 2000).

Temuan penting lainnya berkaitan dengan peran strategis Dewan Pengawas Syariah (DPS) dan
regulator. DPS tidak lagi cukup berfungsi sebagai penjaga kepatuhan akad, tetapi perlu diperluas perannya
sebagai pengawal paradigma maqasid melalui Maqasid Screening Process (MSP) yang menilai dampak
produk terhadap al-kulliyyat al-khams. Pada level sistem, dukungan kebijakan dari Otoritas Jasa Keuangan
dan Bank Indonesia menjadi krusial, misalnya melalui insentif regulasi bagi produk berbagi risiko dan
pembiayaan sektor riil yang memiliki skor maqasid tinggi.

Analisis ini juga mengidentifikasi kesenjangan mendasar antara kepatuhan formal dan substantif
dalam praktik keuangan syatiah. Produk murabahah untuk pembiayaan konsumtif barang mewah
mungkin sah secara fikih, tetapi kontribusinya terhadap hifz al-mal produktif dan pencegahan israf
(pemborosan) patut dipertanyakan. Kesenjangan ini diperparah oleh tantangan regulasi yang kurang
ramah terhadap produk berbagi risiko serta tekanan pasar yang mendorong lembaga syariah meniru
produk konvensional agar mudah dipasarkan.

Dalam konteks inovasi keuangan modern seperti aset kripto, investasi berdampak (ESG), dan
ckonomi sirkular pendekatan ijtthad maqasid menjadi kompas normatif yang relevan. Aset kripto,
misalnya, petlu dinilai secara kritis: apakah ia mendukung hifz al-mal sebagai alat tukar atau penyimpan
nilai yang aman, atau justru sarat gharar dan maysir. Pada saat yang sama, prinsip hifz al-nafs dan hifz al-
mal menemukan relevansinya dalam pengembangan green finance dan sustainable sukuk yang sejalan
dengan agenda pembangunan global dan Sustainable Development Goals.

Secara keseluruhan, subbab ini menegaskan bahwa implementasi Maqasid al-Shari‘ah secara
substantif mampu memperkuat legitimasi dan kepercayaan publik terhadap industri keuangan syariah,
menjaga keberlanjutan jangka panjang, serta memastikan kontribusi nyata terhadap pembangunan
ekonomi berkeadilan. Dengan menjadikan maqasid sebagai paradigma menyeluruh mulai dari desain
produk, evaluasi, regulasi, hingga inovasi keuangan syariah berpeluang besar tampil sebagai sistem
alternatif yang adil, inklusif, dan resilien di tengah tantangan ekonomi global.

CONCLUSION

Magasid al-Shari‘ah merupakan paradigma kunci dalam pengembangan produk keuangan syariah
yang mengintegrasikan fondasi klasik dengan pendekatan sistemik kontemporer. Ia berfungsi sebagai jiwa
yang menghidupkan akad-akad fikih, sehingga keuangan syariah tidak berhenti pada kepatuhan formal,
tetapi bergerak menuju sistem yang halal sekaligus tayyib, betkeadilan, dan berorientasi maslahah.
Implementasi 7aqasid menuntut transformasi cara pandang seluruh pemangku kepentingan—regulator,
Dewan Syariah, manajemen lembaga keuangan, dan akademisi—agar menjadikan magasid sebagai kompas
utama dalam desain, evaluasi, dan inovasi produk. Dengan demikian, keuangan syariah berpeluang
mewujudkan perannya sebagai sistem yang membawa kemanfaatan nyata dan rahmah bagi masyarakat
luas.

BIBLIOGRAPHY
Abozaid, A., & Dusuki, A. W. (2007). The challenges of realizing Maqasid al-Shari‘ah in Islamic banking and
tinance. International Journal of Economics, Management and Accounting, 15(2), 143—-165.

Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions. (2015). Shari’ah standards (English ed.).
AAOIFL

Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institutions. (2022). Governance and ethics standards for
Islamic financial institutions. AAOIFI.

Al-Ghazali, A. H. M. ibn M. (1993). A-Mustasfi min ‘ilm al-usil (Vol. 1). Dar al-Kutub al-“Tlmiyyah.
Al-Nawawi, Y. ibn S. (1392 H). ALMinbdj sharh Sahih Muslin: ibn al-Hajjgj. Dar Thya* al-Turath al-Arabi.
ALShatibi, A. L. 1. ibn M. (1997). AlMuwdfagat fi usiil al-shari'ah (Vol. 2). Dar Tbn ‘Affan.

ALTafL, N. al-D. (1997). Risdlab fi ri‘dyat al-maslahah. Dir al-Bash@’ir al-Islamiyyah.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 57



Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii

Al-‘Asqalani, 1. H. (1379 H). Fath al-bari bi sharh Sahih al-Bukhari. Dar al-Ma‘rifah.

Antoni, S., Asmawi, A., & Zaini, M. (2020). Maqasid al-Shari‘ah based performance measurement for Islamic
banking. Journal of Islamic Monetary Economics and Finance, 6(1), 21-44.

Ascatya, A. (2021). Persistensi Sukik dan pembiayaan murabahah berbasis maqasid al-Shari‘ah di Indonesia. Journal
of Lslamic Monetary Economics and Finance, 7(1), 203-232. https://doi.org/10.21098 /jimf.v7i1.1315

Auda, J. (2008). Magasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach. International Institute of Islamic
Thought.

Bank Indonesia. (2023). Peraturan Bank Indonesia Nomor 24/ 12/ PBI/ 2022 tentang Bank Umum Syariah dan Unit Usaha
Syariab.

Bedoui, M. H., & Mansour, W. (2015). Performance and Maqasid al-Shari‘ah’s pentagon-shaped ethical
measurement. Science and Engineering Ethics, 21(3), 555-576. https://doi.org/10.1007/511948-014-9561-9

Chapra, M. U. (2000). The future of economics: An Islanic perspective. The Islamic Foundation.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of Maqasid al-Shari‘ah. Islamic Research and Training
Institute.

Departemen Agama Republik Indonesia. (2022). ALQur'an dan terjemabannya. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an.

Dusuki, A. W., & Abozaid, A. (2007). A critical appraisal on the challenges of realizing Maqgasid al-Shari‘ah in
Islamic banking and finance. IIUM Journal of Economics and Management, 15(2), 143—165.

Dusuki, A. W., & Bouheraoua, S. (2011). The framework of Maqasid al-Shari‘ah and its implications for Lslamic finance
(ISRA Research Paper No. 22/2011). ISRA.

El-Gamal, M. A. (2000). Islamic finance: Law, economics, and practice. Cambridge University Press.

Farooq, M. O., & El-Ghattis, N. (2019). A Maqasid al-Shari‘ah based critique of contemporary Islamic finance
practices. International Jonrnal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 12(3), 389-404.
https://doi.org/10.1108 /IMEFM-03-2018-0105

Hallaq, W. B. (2009). Sharia:  Theory,  practice,  transformations. ~Cambridge  University — Press.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511815300

Hassan, M. K., & Lewis, M. K. (Eds.). (2007). Handbook of Islamic banking. Edward Elgar Publishing.

Hassan, R., & Abbas, S. K. (2020). Measuring the Maqasid al-Shari‘ah of Islamic banks. Infernational Journal of Islamic
and Middle Eastern Finance and Management, 13(4), 593—-609. https://doi.org/10.1108/IMEFM-06-2019-
0234

Huda, N, Rini, N., & Mardoni, Y. (2021). The analysis of Maqasid al-Shari‘ah index on Islamic banks in Indonesia.
Journal of Islamic Acconnting and Business Research, 12(5), 751-769. https://doi.org/10.1108 /JIABR-05-2020-
0144

Hudaefi, F. A., & Noordin, K. (2021). Harmonizing fintech and Maqasid al-Shari‘ah. Journal of Isiamic Marketing,
12(8), 1607-1628. https://doi.org/10.1108 /JIMA-05-2020-0140

Ibn ‘Ashir, M. al-T. (2006). Magadsid al-shari‘ah al-Islamiyyah. Dar al-Nafa’is.

Islamic Financial Services Board. (2009). IFSB-10: Guiding principles on Shari’ah governance systems. IFSB.
Islamic Financial Services Board. (2022). Islamic financial services industry stability report 2022. IFSB.
Islamic Financial Services Board. (2023). IFSB-23: Revised standard on stress testing. IFSB.

Kamali, M. H. (2008). Magdsid al-Shari‘ah made simple. Islamic Research and Training Institute.

Khan, M. A., & Ismail, A. G. (Eds.). (2021). Fintech in Isiamic finance: Theory and practice. Routledge.

58 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license



Abdul Wadud Nafis.; ljtihad Kontemporer Terhadap...

Lahsasna, A. (2017). Magasid al-Shari‘ah in Islamic finance. IBFIM.
Laldin, M. A., & Bouheraoua, S. (2015). The framework of Maqasid al-Shari‘ah and its application in Islamic finance. ISRA.
Masyita, D. (2022). Contemporary issues in Lslamic banking and finance: A Maqasid perspective. Routledge.

Mohamad, S., & Tabash, M. 1. (2022). Maqgasid al-Shari‘ah, social responsibility, and financial performance. Journal
of Bebavioral and Experimental Finance, 34, 100656. https://doi.org/10.1016/].jbef.2022.100656

Muhammad, R., & Ismail, A. G. (2021). Integrating Maqasid al-Shari‘ah into Islamic fintech. Jowrnal of Islamic
Finance, 10(1), 27-38.

Naqvi, S. N. H. (2003). Perspectives on morality and human well-being. The Islamic Foundation.
Otoritas Jasa Keuangan. (2023). Roadmap pengembangan kenangan syariah Indonesia 2023—-2027. OJK.
Otoritas Jasa Keuangan. (2023). Statistik perbankan syariah Desember 2023. OJK.

Ramadan, T. (2009). Radical reform: Islanic ethics and liberation. Oxford University Press.

Raysuni, A. (20006). Imam al-Shatibi’s theory of the higher objectives and intents of Islamic law. International Institute of
Islamic Thought.

Rosly, S. A. (2022). Critical issues on Islanic banking and financial markets (4th ed.). Dinamas Publishing.

Securities Commission Malaysia. (2019). Shariah governance framework for Islamic financial institutions. Securities
Commission Malaysia.

Setiawan, 1., & Yazid, A. S. (2020). The role of Maqasid al-Shari‘ah in achieving sustainability. Journal of Sustainable
Finance & Investment, 10(4), 341-356. https://doi.org/10.1080/20430795.2020.1737669

Siddiqi, M. N. (2004). Riba, bank interest, and the rationale of its probibition. Islamic Research and Training Institute.

Uddin, M. A., Ali, M. H., & Hassan, M. K. (2020). The impact of Shari’ah governance and ethical identity. Journal
of Lslamic Accounting and Business Research, 11(9), 1997-2017. https://doi.org/10.1108/JIABR-12-2019-0230

Warde, 1. (2000). Isiamic finance in the global economy. Edinburgh University Press.

Zaman, A. (2020). Islamic economics: A survey of the literature. In S. B. Farooq & M. A. El-Ghattis (Eds.), Rout/ledge
handbook of Islanic law (pp. 373-389). Routledge.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 59



