
PSIKOLOGI KESEHATAN 

 

 

     
 
 

Transformasi Hukum Islam dalam Masyarakat Multikultural: Pendekatan Maqāṣid al-Sharī‘ah 
 
Shibghatallah 
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jakarta, Indonesia 
Email: shibghatallahsyarief1437@gmail.com 
 
 
 
Received: November 5, 2025.  Accepted: Desember 16, 2025.  Published: January 10, 2026 

ABSTRACT 
The background of plurality and multiculturalism, which is a sociological reality in most contemporary countries, 

especially Indonesia, creates challenges and opportunities for the development of Islamic law. The transformation 

of Islamic law does not mean changes to the qaṭ‘ī texts of revelation, but rather to the areas of understanding, 

interpretation (fiqh), and application, which are ijtihādī in nature, so that it remains relevant and provides fair 

solutions. This article aims to analyze the forms and strategies of Islamic law transformation in responding to the 

reality of a multicultural society using the maqāṣid al-sharī‘ah approach. This research is qualitative with a 

normative-sociological approach and maqāṣidī conceptual analysis. The findings show that the transformation of 

Islamic law in a multicultural society is possible through contextual and collective ijtihad (ijtihād jama‘ī) oriented 

towards universal interests (jalb al-maṣāliḥ wa dar’ al-mafāsid), by promoting the principles of justice (al-‘adl), 

tolerance (tasāmuh), and rahmatan lil ‘ālamīn. The integration of these universal values has been practiced in several 

policies in Indonesia, demonstrating the ability of Islamic law to adapt dynamically without losing its fundamental 

identity. Research recommendations include strengthening collective ijtihad institutions, intensive interfaith and 

intercultural dialogue, and developing inclusive legal policies based on maqāṣid al-sharī‘ah. 

 

Keywords: Islamic law, Transformation, Multiculturalism, Maqāṣid al-Sharī‘ah, ijtihad. 

 
ABSTRAK  
Latar belakang pluralitas dan multikulturalisme yang menjadi realitas sosiologis mayoritas negara kontemporer, khususnya 
Indonesia, menciptakan tantangan sekaligus peluang bagi perkembangan hukum Islam. Transformasi hukum Islam bukan berarti 

perubahan pada teks wahyu yang bersifat qaṭ‘ī, melainkan pada wilayah pemahaman, interpretasi (fiqh), dan aplikasinya yang 
bersifat ijtihādī agar tetap relevan dan memberikan solusi yang berkeadilan. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis bentuk dan 

strategi transformasi hukum Islam dalam merespons realitas masyarakat multikultural dengan menggunakan pendekatan maqāṣid 

al-sharī‘ah. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif-sosiologis dan analisis konseptual maqāṣidī. 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa transformasi hukum Islam dalam masyarakat multikultural dimungkinkan melalui ijtihad 

kontekstual dan kolektif (ijtihād jama‘ī) yang berorientasi pada kemaslahatan universal (jalb al-maṣāliḥ wa dar’ al-mafāsid), dengan 
mengedepankan prinsip keadilan (al-‘adl), toleransi (tasāmuh), dan rahmatan lil ‘ālamīn. Integrasi nilai-nilai universal ini telah 
dipraktikkan dalam beberapa kebijakan di Indonesia, menunjukkan kemampuan hukum Islam beradaptasi secara dinamis tanpa 
kehilangan identitas fundamentalnya. Rekomendasi penelitian mencakup penguatan institusi ijtihad kolektif, dialog antaragama dan 

budaya yang intensif, serta pengembangan kebijakan hukum yang inklusif berlandaskan maqāṣid al-sharī‘ah. 

Kata Kunci : Hukum Islam, Transformasi, Multikulturalisme, Maqāṣid al-Sharī‘ah, Ijtihad. 

INTRODUCTION  
Masyarakat kontemporer, termasuk dunia Muslim, dihadapkan pada realitas kemajemukan 

(pluralitas) yang semakin kompleks, baik dari aspek agama, etnis, budaya, maupun pandangan hidup 
(worldview) (Hefner, 2016). Realitas multikultural ini tidak hanya merupakan fakta sosiologis, tetapi juga 
menjadi ruang interaksi dan negosiasi berbagai sistem nilai dan norma, termasuk hukum Islam sebagai 
sistem normatif yang memiliki dimensi teologis sekaligus sosial. Dalam konteks ini, hukum Islam tidak 
dapat dipahami sebagai entitas statis, melainkan sebagai sistem yang senantiasa berinteraksi dengan 
realitas empiris manusia yang terus berubah. 

 
Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) Janury 2026 

https://ummulquro.id/index.php/jii  

 
p-ISSN: xxxx-xxxx  
e-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

mailto:shibghatallahsyarief1437@gmail.com
https://ummulquro.id/index.php/jii


Isha.; Transformasi Hukum Islam… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 11 

Al-Qur’an secara eksplisit mengakui keberagaman sebagai bagian dari sunnatullāh, sebagaimana 
ditegaskan dalam QS. Hūd [11]: 118–119, yang menunjukkan bahwa perbedaan merupakan keniscayaan 
ontologis dalam kehidupan manusia. Prinsip ini menegaskan bahwa pluralitas bukanlah penyimpangan 
dari kehendak Ilahi, melainkan bagian dari desain penciptaan yang mengandung hikmah sosial dan moral. 
Oleh karena itu, penerapan hukum Islam dalam masyarakat multikultural menuntut formulasi hukum 
yang tidak hanya setia pada sumber-sumber otoritatif—al-Qur’an dan Sunnah—tetapi juga sensitif 
terhadap konteks sosial, menjunjung keadilan, dan menghormati hak-hak kelompok minoritas (Kamali, 
2015). 

Tantangan tersebut semakin menguat seiring dengan dinamika globalisasi, modernitas, dan 
perkembangan teknologi yang melahirkan kompleksitas sosial baru. Kondisi ini meniscayakan adanya 
transformasi hukum Islam yang adaptif dan inklusif, tanpa kehilangan pijakan normatifnya. Transformasi 
hukum Islam dalam konteks ini dipahami sebagai proses reinterpretasi, rekontekstualisasi, dan 
reaktualisasi doktrin fiqh klasik agar tetap relevan dalam menjawab problem-problem kontemporer, 
khususnya dalam masyarakat yang majemuk (Ramadan, 2009). 

Secara epistemologis, fiqh sebagai hasil ijtihad manusia memiliki karakter elastis (al-murūnah) dan 

dinamis (al-taṭawwur), karena dipengaruhi oleh faktor waktu, tempat, kondisi sosial (‘urf), dan 

pertimbangan kemaslahatan (maṣlaḥah). Universalisme hukum Islam tidak terletak pada produk hukum 
cabang (furū‘iyyah) yang bersifat temporal, melainkan pada prinsip-prinsip dasar dan tujuan-tujuan 
normatifnya. Prinsip kemudahan dan penghindaran kesulitan dalam syariat, sebagaimana ditegaskan 
dalam hadis Nabi Muhammad saw., menjadi landasan etis bagi fleksibilitas hukum Islam dalam 
merespons perubahan sosial. 

Dalam kerangka tersebut, pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah menawarkan paradigma yang strategis 
untuk mentransformasikan hukum Islam agar tetap berorientasi pada keadilan (al-‘adl), kemaslahatan (al-

maṣlaḥah), kesetaraan (al-musāwāh), dan penghormatan terhadap martabat manusia (karāmah insāniyyah). 

Klasifikasi al-ḍarūriyyāt al-khams—perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta—memberikan 
kerangka evaluatif yang memungkinkan hukum Islam berfungsi secara inklusif dalam masyarakat 
multikultural (al-Raysuni, 2005; Audah, 2008). Prinsip kesetaraan manusia sebagaimana ditegaskan dalam 

QS. al-Ḥujurāt [49]: 13 semakin meneguhkan relevansi pendekatan maqāṣid dalam merespons pluralitas 
sosial. 

Berdasarkan kerangka tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep transformasi 
hukum Islam dalam perspektif epistemologi fiqh, mengkaji karakter dan tantangan masyarakat 
multikultural dari sudut pandang sosiologi hukum Islam, serta merumuskan strategi transformasi hukum 

Islam berbasis maqāṣid al-sharī‘ah yang relevan untuk konteks masyarakat Muslim kontemporer, khususnya 
di negara multikultural seperti Indonesia. 
 
METHOD  

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif-sosiologis. 
Pendekatan normatif digunakan untuk menganalisis konsep hukum Islam dari sumber primer (al-Qur’an, 
Sunnah, kitab fikih-ushul klasik), sedangkan pendekatan sosiologis digunakan untuk memahami realitas 

masyarakat multikultural dan interaksinya dengan hukum. Pendekatan maqāṣidī digunakan sebagai pisau 
analisis utama untuk menilai relevansi dan mengusulkan transformasi hukum. Sumber data terdiri dari 
data primer (teks keagamaan dan dokumen hukum negara) dan data sekunder (literatur akademik, jurnal, 
dan laporan penelitian). Teknik analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis-kritis dengan langkah-
langkah pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 

 
RESULTS AND DISCUSSION  
Tantangan Hukum Islam Dalam Masyarakat Multikultural 

Masyarakat multikultural, dengan karakternya yang majemuk dalam hal agama, etnis, dan tradisi, 
menghadirkan medan interaksi yang kompleks bagi hukum Islam. Dalam konteks ini, hukum Islam tidak 
lagi beroperasi dalam ruang homogen, tetapi harus berdialog dan bernegosiasi secara dinamis dengan 
sistem nilai dan norma lain yang hidup dalam masyarakat, seperti hukum adat (‘urf) dan hukum positif 
negara (Bush, 2009). Pluralitas ini menciptakan suatu dialektika yang dapat bersifat produktif, di mana 
terjadi proses saling mempengaruhi dan adaptasi. Di Indonesia, contohnya, prinsip musyawarah yang 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 12 

merupakan inti dari demokrasi modern menemukan resonansinya dalam konsep syūrā dalam Islam, 
sehingga memungkinkan integrasi nilai-nilai partisipatif dalam sistem politik (Hefner, 2011). Demikian 
pula, dalam hukum kewarisan, beberapa komunitas Muslim di Indonesia berhasil mengakomodasi 
praktik-praktik waris adat yang sejalan dengan semangat keadilan Islam, meski berbeda dalam detail teknis 
dengan ketentuan fikih klasik (Bowen, 2003). 

Tantangan utama muncul ketika terjadi benturan nilai yang dianggap fundamental dan tak 
terdamaikan. Misalnya, praktik-praktik budaya tertentu yang melibatkan unsur syirik atau yang 
bertentangan dengan prinsip kesetaraan manusia dapat menciptakan ketegangan antara universalisme 
ajaran Islam dan partikularisme budaya lokal (Abdullah, 2017). Di sinilah peran ijtihad kontekstual 
menjadi sangat krusial. Melalui ijtihad, para ahli hukum Islam dapat melakukan pembedaan analitis antara 
domain ‘ibādāt (ibadah ritual) yang bersifat tetap dan transenden, dengan domain mu‘āmalāt (interaksi 
sosial) yang lebih elastis dan terbuka untuk modifikasi, reinterpretasi, dan adaptasi sesuai dengan kondisi 

sosial (ṣāliḥ li kulli zamān wa makān) dan tujuan kemaslahatan umum (maṣlaḥah ‘āmmah) (Ramadan, 
2009). Dengan demikian, hukum Islam dapat merespons pluralitas bukan dengan sikap defensif atau 
represif, tetapi melalui pendekatan yang selektif, kritis, dan konstruktif. 

Diskursus kontemporer tentang Hak Asasi Manusia (HAM) seringkali dihadapkan pada 
interpretasi tertentu dari hukum Islam klasik, menciptakan area ketegangan yang signifikan. Isu-isu seperti 
status hukum warga non-Muslim (konsep ahl al-dhimmah dalam negara Islam klasik), hukuman bagi yang 
murtad (riddah), dan ketidaksetaraan gender dalam beberapa bidang hukum perdata dan pidana, menjadi 
titik sorotan kritik dari para pegiat HAM (An-Na'im, 2008). Pendekatan literal-tekstualis terhadap nash-
nash fikih klasik seringkali dianggap tidak sejalan dengan prinsip-prinsip universal HAM, seperti 
kebebasan beragama, kesetaraan di depan hukum, dan non-diskriminasi. 

Namun, sejumlah pemikir Muslim kontemporer menawarkan pembacaan ulang dengan 

menggunakan kerangka maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan-tujuan syariat). Dalam kerangka ini, perlindungan 

agama (ḥifẓ al-dīn) tidak boleh dipahami secara sempit sebagai pemaksaan keyakinan atau pembatasan 
kebebasan, tetapi justru sebagai jaminan atas kebebasan setiap individu untuk memeluk dan menjalankan 
agamanya tanpa paksaan (Auda, 2008). Prinsip fundamental ini ditegaskan dalam Al-Qur’an:  

ا الرُّشْدُ مِنا الْغاي ِ  ينِ قاد ت َّبايََّّ   لَا إِكْرااها فِ الدِ 
"Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam), sesungguhnya telah jelas (perbedaan 

antara jalan yang benar dengan jalan yang sesat" (QS. al-Baqarah: 256).  
Ayat ini menjadi landasan teologis bagi penghormatan terhadap otonomi hati nurani. Demikian 

pula, perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan akal (ḥifẓ al-‘aql) menjadi dasar untuk meninjau ulang hukuman-
hukuman yang bersifat ekstrem, dengan memprioritaskan keselamatan hidup dan martabat manusia 

(Kamali, 2008). Pendekatan maqāṣidī ini memungkinkan hukum Islam untuk berdialog secara substantif 
dengan paradigma HAM, tanpa harus kehilangan identitasnya, dengan menekankan pada tujuan-tujuan 
luhur keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan hak-hak dasar manusia.  

Arus globalisasi yang tak terbendung telah membawa serta seperangkat nilai dan institusi 
modern—seperti individualisme, sekularisme, hak-hak minoritas, kesetaraan gender, dan tata kelola yang 
transparan—yang secara signifikan mengubah lanskap sosial masyarakat Muslim multikultural (Turner, 
2013). Nilai-nilai ini menciptakan tuntutan dan ekspektasi baru terhadap hukum Islam untuk memberikan 
respons yang relevan dan konstruktif. Masyarakat Muslim modern, khususnya generasi muda yang 
terdidik dan terkoneksi secara global, menuntut penjelasan rasional, koherensi logis, dan relevansi sosial 
dari hukum yang mengatur kehidupan mereka (Eickelman & Piscatori, 2004). 

Modernitas, dengan tekanannya pada rasionalitas, akuntabilitas, dan partisipasi publik, sebenarnya 
memiliki titik temu dengan sejumlah prinsip dalam tradisi Islam. Prinsip syūrā (musyawarah) merupakan 
fondasi bagi tata kelola yang partisipatif dan akuntabel. Nabi Muhammad SAW juga mengajarkan 
pentingnya profesionalitas dan amanah dalam hadis: 

لًا أانْ يُ تْقِناهُ     إِنَّ اللََّّا ت اعاالَا يُُِبُّ إِذاا عامِلا أاحادكُُمْ عاما

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Isha.; Transformasi Hukum Islam… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 13 

"Sesungguhnya Allah menyukai apabila salah seorang dari kalian mengerjakan suatu pekerjaan, ia 
menyempurnakannya" (HR. Al-Baihaqi).  

Spirit ini selaras dengan tuntutan transparansi dan akuntabilitas dalam administrasi publik 
modern. Tantangan terberat adalah merumuskan metodologi ijtihad yang mampu mengelola perubahan 
sosial yang cepat tanpa terjebak dalam dua ekstrem: pertama, sekularisasi total yang memisahkan hukum 
sama sekali dari nilai-nilai keagamaan; dan kedua, isolasionisme reaksioner yang menolak segala bentuk 
perubahan dan dialog dengan modernitas (Hasan, 2015). Hukum Islam dituntut untuk mampu menjadi 
etika publik yang membimbing modernitas, bukan menjadi artefak sejarah yang terpinggirkan olehnya. 
Transformasi Hukum Islam Dalam Konteks Multikultural 

Untuk merespons tantangan multikultural, transformasi hukum Islam memerlukan strategi 
metodologis yang jelas. Strategi utama adalah reaktivasi dan rekonstruksi ijtihad, khususnya dalam bentuk 
ijtihad kontekstual dan ijtihad kolektif (ijtihād jamā‘ī). Ijtihad kontekstual menekankan bahwa penarikan 

hukum harus mempertimbangkan secara serius kondisi sosial-budaya (al-ḥālah al-ijtimā‘iyyah), adat 

istiadat (‘urf yang ṣāliḥ), dan realitas empiris masyarakat di mana hukum tersebut akan diterapkan (Abū 
Zahrah, 1997). Aspek sosio-historis bukan lagi faktor eksternal, melainkan bagian integral dari proses 

istinbāṭ (penyimpulan hukum). 
Sementara itu, kompleksitas masalah di era modern yang melibatkan disiplin ilmu seperti 

ekonomi, sosiologi, kedokteran, dan teknologi, membuat ijtihad individual dianggap tidak lagi memadai. 
Di sinilah ijtihad kolektif melalui lembaga fatwa (seperti Majelis Ulama Indonesia), akademi fikih 
internasional, atau dewan syariah nasional menjadi sangat penting (Caeiro, 2010). Ijtihad kolektif 
memungkinkan penggabungan berbagai keahlian (lintas disiplin) dan perspektif, sehingga menghasilkan 
keputusan yang lebih komprehensif, representatif, dan berkualitas. Kompas utama dalam ijtihad ini 

haruslah prinsip maslaḥah (kebaikan bersama) dan keadilan sosial (al-‘adālah al-ijtimā‘iyyah), yang dirujuk 

melalui kerangka hierarkis maqāṣid al-syarī‘ah: kebutuhan dasar (ḍarūriyyāt), kebutuhan pelengkap 

(ḥājiyyāt), dan kebutuhan penyempurna (taḥsīniyyāt) (al-Ghazālī, 1993). 
Transformasi substantif hukum Islam harus bertumpu pada penggalian dan aktualisasi nilai-nilai 

universal (kulliyyāt) yang terkandung dalam sumber-sumber ajaran Islam. Nilai-nilai ini pada hakikatnya 
sejalan dengan semangat multikulturalisme yang menghargai perbedaan dalam bingkai keadilan dan 
perdamaian. Keadilan (al-‘Adl): Ini adalah poros utama seluruh sistem hukum Islam. Keadilan menuntut 
perlakuan yang setara di depan hukum tanpa diskriminasi berdasarkan suku, agama, atau status sosial. 
Nabi SAW menegaskan prinsip ini dengan sangat gamblang:  

مُْ كاانوُا إِذاا إ لاكُمْ أانََّّ نََّّاا أاهْلاكا الَّذِينا ق اب ْ ساراقا فِيهِمْ الشَّريِفُ ت اراكُوهُ، واإِذاا ساراقا فِيهِمْ الضَّعِيفُ أاقاامُوا عالايْهِ الْاْدَّ ِِ   
"Sesungguhnya yang membinasakan umat sebelum kalian adalah bahwa jika seorang bangsawan 

mencuri, mereka biarkan. Dan jika orang lemah mencuri, mereka tegakkan hukum atasnya" (HR. Muslim). 
Toleransi dan Hormat pada Keyakinan Lain (al-Tasāmuh): Islam mengajarkan etika dalam 

perbedaan, termasuk larangan menghina simbol-simbol agama lain. Al-Qur’an berfirman: 

ف اياسُبُّوا اللََّّا عادْوًا بغِايِْْ عِلْم   والَا تاسُبُّوا الَّذِينا يادْعُونا مِن دُونِ اللََِّّ     
"Dan janganlah kamu memaki sesembahan yang mereka sembah selain Allah, karena mereka 

nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa pengetahuan" (QS. al-An‘ām: 108). Ayat ini 
menunjukkan kebijaksanaan untuk menjaga harmoni sosial dan menghindari siklus permusuhan. 

Rahmat bagi Seluruh Alam (Raḥmatan lil-‘Ālamīn): Ini adalah misi universal Islam. Hukum Islam 
harus diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan dan kebaikan bagi seluruh manusia, bukan hanya 
kelompok tertentu. Al-Qur’an menyatakan: 

  واماا أارْسالْنااكا إِلََّ راحْْاةً ل لِْعاالامِيَّا  
"Dan Kami tidak mengutusmu (Muhammad) melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi seluruh 

alam" (QS. al-Anbiyā’: 107). Spirit ini menuntut hukum Islam untuk selalu melihat dampak sosialnya yang 
lebih luas dan inklusif. 

Indonesia merupakan laboratorium hidup yang kaya akan praktik transformasi hukum Islam 
dalam bingkai negara-bangsa yang multikultural. Transformasi ini terjadi melalui dua jalur utama: formal-
institusional dan substantif-masyarakat. Secara formal,negara melakukan upaya sistematisasi dan 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx 

Volume x  Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php/jii 

 

 

| © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license 14 

positivisasi melalui Kompilasi Hukum Islam (KHI). KHI bukan sekadar kodifikasi fikih klasik, melainkan 
hasil ijtihad kolektif yang melakukan modifikasi, seleksi, dan adaptasi dari berbagai mazhab untuk 
disesuaikan dengan konteks sosio-kultural Indonesia (Salim, 2008). Misalnya, pengaturan tentang wasiat 
wajibah untuk ahli waris non-Muslim mencerminkan pengintegrasian prinsip keadilan dengan realitas 
keluarga campur agama. 

Secara substantif,fatwa-fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan putusan-putusan Mahkamah 

Konstitusi (MK) menunjukkan pendekatan hukum yang dinamis dan berorientasi maqāṣid. Fatwa MUI 

tentang perlindungan satwa langka untuk keseimbangan ekosistem adalah elaborasi dari prinsip ḥifẓ al-

nafs (lingkungan sehat) dan ḥifẓ al-māl (sumber daya alam). Sementara itu, Putusan MK No. 46/PUU-
VIII/2010 yang mengakui hak-hak perdata anak di luar nikah, meski kontroversial, didasarkan pada 

pertimbangan utama perlindungan anak (ḥifẓ al-nasl) dan keadilan, menunjukkan bagaimana konstitusi 

dan maqāṣid syariah dapat beririsan untuk melindungi kelompok rentan dalam masyarakat majemuk 
(Butt, 2019). Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa transformasi hukum Islam di Indonesia bersifat 
dialogis, baik dengan hukum nasional maupun dengan nilai-nilai keadilan substantif yang hidup dalam 
masyarakat. 
 
CONCLUSION 

Transformasi hukum Islam dalam masyarakat multikultural merupakan keniscayaan yang bersifat 
historis sekaligus teologis. Transformasi ini tidak dapat dipahami sebagai dekonstruksi terhadap syariat, 
melainkan sebagai proses rekonstruksi pemahaman fiqh agar lebih responsif terhadap perubahan sosial, 

berorientasi pada keadilan, dan menjunjung kemaslahatan universal (maṣlaḥah ‘āmmah). Dalam kerangka 

ini, pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah—dengan penekanan pada perlindungan lima hak dasar (al-ḍarūriyyāt al-
khams) serta prinsip keadilan—terbukti menyediakan landasan epistemologis yang kuat dan fleksibel 
untuk membimbing transformasi hukum Islam di tengah realitas plural. 

Mekanisme ijtihad kolektif yang bersifat kontekstual menjadi instrumen strategis dalam 
merumuskan formulasi hukum Islam yang inklusif, adaptif, dan tetap berakar pada nilai-nilai normatif 
syariat. Pengalaman Indonesia menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki kapasitas untuk berinteraksi 
secara konstruktif dengan masyarakat multikultural melalui kanal-kanal kelembagaan, seperti lembaga 
fatwa, sistem peradilan agama, dan kebijakan hukum nasional, tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

Oleh karena itu, penguatan pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah dalam pendidikan dan praktik ijtihad, 
perluasan dialog lintas budaya dan agama, serta perumusan kebijakan hukum yang menjunjung prinsip 
keadilan, non-diskriminasi, dan penghormatan terhadap keragaman menjadi langkah strategis yang harus 
terus dikembangkan. Upaya tersebut diharapkan dapat memperkuat peran hukum Islam sebagai sistem 
hukum yang rahmatan li al-‘ālamīn, relevan, dan berkeadilan dalam masyarakat multikultural 
kontemporer. 
 
BIBLIOGRAPHY  
Al-Raysuni, A. (2005). Imam al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and Intents of Islamic Law. International 

Institute of Islamic Thought. 

An-Na'im,A. A. (2008). Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari'a. Harvard University Press. 

Audah,J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. International Institute of 

Islamic Thought. 

Bush,R. (2009). Nahdlatul Ulama and the Struggle for Power within Islam and Politics in Indonesia. Institute of 

Southeast Asian Studies. 

Caeiro,A. (2010). The making of the fatwa: The production of Islamic legal expertise in Europe. Archives de 

sciences sociales des religions, 149(1), 81–100. 

Hefner,R. W. (Ed.). (2016). Shari'a Law and Modern Muslim Ethics. Indiana University Press. 

https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Isha.; Transformasi Hukum Islam… 

 

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 15 

Kamali,M. H. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur'anic Principle of Wasatiyyah. Oxford 

University Press. 

Kymlicka,W. (1995). Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford University Press. 

Ramadan,T. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford University Press. 

Salim,A. (2008). Challenging the Secular State: The Islamization of Law in Modern Indonesia. University of Hawaii 

Press. 

Al-Zuhaylī,W. (1986). Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Dar al-Fikr. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

