M) Check for updates

Journal Syariah Law Review (Vol. 1) (No. 1) Janury 2026 p-ISSN: xxxx-xx%%
https://ummulquro.id/index.php /jii e-ISSN: xxxx-xxXXX

Transformasi Hukum Islam dalam Masyarakat Multikultural: Pendekatan Maqasid al-Shari‘ah
Shibghatallah

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, Jakarta, Indonesia
Email: shibghatallahsvarief1437@gmail.com

Received: November 5, 2025. Accepted: Desember 16, 2025. Published: January 10, 2026

ABSTRACT

The background of plurality and multiculturalism, which is a sociological reality in most contemporary countries,
especially Indonesia, creates challenges and opportunities for the development of Islamic law. The transformation
of Islamic law does not mean changes to the qatT texts of revelation, but rather to the areas of understanding,
interpretation (figh), and application, which are ijtihadi in nature, so that it remains relevant and provides fair
solutions. This article aims to analyze the forms and strategies of Islamic law transformation in responding to the
reality of a multicultural society using the maqasid al-shariah approach. This research is qualitative with a
normative-sociological approach and maqasidi conceptual analysis. The findings show that the transformation of
Islamic law in a multicultural society is possible through contextual and collective ijtihad (jjtithad jama®) oriented
towards universal interests (jalb al-masalih wa dar’ al-mafasid), by promoting the principles of justice (al-‘adl),
tolerance (tasamuh), and rahmatan lil “alamin. The integration of these universal values has been practiced in several
policies in Indonesia, demonstrating the ability of Islamic law to adapt dynamically without losing its fundamental
identity. Research recommendations include strengthening collective ijtihad institutions, intensive interfaith and
intercultural dialogue, and developing inclusive legal policies based on maqasid al-shari‘ah.

Keywords: Islamic law, Transformation, Multiculturalism, Maqasid al-Shari‘ah, ijtihad.

ABSTRAK

Latar belakang pluralitas dan multikulturalisme yang menjadi realitas sosiologis mayoritas negara kontemporer, Rbususnya
Indonesia, menciptakan tantangan sekaligus peluang bagi perkembangan bukum Isiam. Transformasi hukum Islam bukan berarti
perubaban pada teks wahyu yang bersifat qat's, melainkan pada wilayah pemabaman, interpretasi (figh), dan aplikasinya yang
bersifat jjtibadi agar tetap relevan dan memberikan solusi yang berkeadilan. Artikel ini bertujnan untuk menganalisis bentuk dan
Strategi transformasi bukum Islam dalam merespons realitas masyarakat multiknltural dengan menggunakan pendekatan maqasid
al-shari‘ah. Penelitian ini merupakan penelitian knalitatif dengan pendekatan normatif-sosiologis dan analisis konseptual maqasidi.
Temnan penelitian menunjukkan bahwa transformasi hukum Islam dalam masyarakat multikultural dimungkinkan melalui ijtibad
kontekstual dan kolektif (jjtihad jama ‘i) yang berorientasi pada kemaslabatan universal (jalb al-masalih wa dar’ al-mafasid), dengan
mengedepankan prinsip keadilan (al-‘adl), toleransi (tasamub), dan rabmatan lil ‘alamin. Integrasi nilai-nilai universal ini telah
dipraktikkan dalam beberapa kebijakan di Indonesia, menunjukan kemampuan hukum Islam beradaptasi secara dinamis tanpa
kehilangan identitas fundamentalnya. Rekomendasi penelitian mencakup pengnatan institusi ijtihad kolektif, dialog antaragama dan
budaya yang intensif, serta pengembangan kebijakan bukum yang inklusif berlandaskan maqasid al-shari'ab.

Kata Kunci : Hukum Isiam, Transformasi, Multikulturalisme, Magasid al-Shari‘ab, Ijtibad.

INTRODUCTION

Masyarakat kontemporer, termasuk dunia Muslim, dihadapkan pada realitas kemajemukan
(pluralitas) yang semakin kompleks, baik dari aspek agama, etnis, budaya, maupun pandangan hidup
(worldpiew) (Hefner, 2016). Realitas multikultural ini tidak hanya merupakan fakta sosiologis, tetapi juga
menjadi ruang interaksi dan negosiasi berbagai sistem nilai dan norma, termasuk hukum Islam sebagai
sistem normatif yang memiliki dimensi teologis sekaligus sosial. Dalam konteks ini, hukum Islam tidak
dapat dipahami sebagai entitas statis, melainkan sebagai sistem yang senantiasa berinteraksi dengan
realitas empiris manusia yang terus berubah.


mailto:shibghatallahsyarief1437@gmail.com
https://ummulquro.id/index.php/jii

Isha.; Transformasi Hukum Islam...

Al-Qur’an secara eksplisit mengakui keberagaman sebagai bagian dari sunnatullih, sebagaimana
ditegaskan dalam QS. Hud [11]: 118-119, yang menunjukkan bahwa perbedaan merupakan keniscayaan
ontologis dalam kehidupan manusia. Prinsip ini menegaskan bahwa pluralitas bukanlah penyimpangan
dari kehendak Ilahi, melainkan bagian dari desain penciptaan yang mengandung hikmah sosial dan moral.
Oleh karena itu, penerapan hukum Islam dalam masyarakat multikultural menuntut formulasi hukum
yang tidak hanya setia pada sumber-sumber otoritatif—al-Qur’an dan Sunnah—tetapi juga sensitif
terhadap konteks sosial, menjunjung keadilan, dan menghormati hak-hak kelompok minoritas (Kamali,
2015).

Tantangan tersebut semakin menguat seiring dengan dinamika globalisasi, modernitas, dan
perkembangan teknologi yang melahirkan kompleksitas sosial baru. Kondisi ini meniscayakan adanya
transformasi hukum Islam yang adaptif dan inklusif, tanpa kehilangan pijakan normatifnya. Transformasi
hukum Islam dalam konteks ini dipahami sebagai proses reinterpretasi, rekontekstualisasi, dan
reaktualisasi doktrin figh klasik agar tetap relevan dalam menjawab problem-problem kontemporer,
khususnya dalam masyarakat yang majemuk (Ramadan, 2009).

Secara epistemologis, figh sebagai hasil ijtihad manusia memiliki karakter elastis (a/nurinab) dan
dinamis (a/-tatawwnr), karena dipengaruhi oleh faktor waktu, tempat, kondisi sosial (%f), dan
pertimbangan kemaslahatan (maslahah). Universalisme hukum Islam tidak tetrletak pada produk hukum
cabang (furi‘iyyah) yang bersifat temporal, melainkan pada prinsip-prinsip dasar dan tujuan-tujuan
normatifnya. Prinsip kemudahan dan penghindaran kesulitan dalam syariat, sebagaimana ditegaskan
dalam hadis Nabi Muhammad saw., menjadi landasan etis bagi fleksibilitas hukum Islam dalam
merespons perubahan sosial.

Dalam kerangka tersebut, pendekatan magasid al-shari‘ah menawarkan paradigma yang strategis
untuk mentransformasikan hukum Islam agar tetap berorientasi pada keadilan (a/-‘ad)), kemaslahatan (a/-
maslahah), kesetaraan (al-musawah), dan penghormatan terhadap martabat manusia (karamab insaniyyah).
Klasifikasi a/-darsiriyyat al-khams—petlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta—memberikan
kerangka evaluatif yang memungkinkan hukum Islam berfungsi secara inklusif dalam masyarakat
multikultural (al-Raysuni, 2005; Audah, 2008). Prinsip kesetaraan manusia sebagaimana ditegaskan dalam
QS. al-Hujurat [49]: 13 semakin meneguhkan relevansi pendekatan maqasid dalam merespons pluralitas
sosial.

Berdasarkan kerangka tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep transformasi
hukum Islam dalam perspektif epistemologi figh, mengkaji karakter dan tantangan masyarakat
multikultural dari sudut pandang sosiologi hukum Islam, serta merumuskan strategi transformasi hukum
Islam berbasis 7agasid al-shari‘ah yang relevan untuk konteks masyarakat Muslim kontemporer, khususnya
di negara multikultural seperti Indonesia.

METHOD

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif-sosiologis.
Pendekatan normatif digunakan untuk menganalisis konsep hukum Islam dari sumber primer (al-Qur’an,
Sunnah, kitab fikih-ushul klasik), sedangkan pendekatan sosiologis digunakan untuk memahami realitas
masyarakat multikultural dan interaksinya dengan hukum. Pendekatan maqasidi digunakan sebagai pisau
analisis utama untuk menilai relevansi dan mengusulkan transformasi hukum. Sumber data terdiri dari
data primer (teks keagamaan dan dokumen hukum negara) dan data sekunder (literatur akademik, jurnal,
dan laporan penelitian). Teknik analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis-kritis dengan langkah-
langkah pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.

RESULTS AND DISCUSSION
Tantangan Hukum Islam Dalam Masyarakat Multikultural

Masyarakat multikultural, dengan karakternya yang majemuk dalam hal agama, etnis, dan tradisi,
menghadirkan medan interaksi yang kompleks bagi hukum Islam. Dalam konteks ini, hukum Islam tidak
lagi beroperasi dalam ruang homogen, tetapi harus berdialog dan bernegosiasi secara dinamis dengan
sistem nilai dan norma lain yang hidup dalam masyarakat, seperti hukum adat (‘urf) dan hukum positif
negara (Bush, 2009). Pluralitas ini menciptakan suatu dialektika yang dapat bersifat produktif, di mana
terjadi proses saling mempengaruhi dan adaptasi. Di Indonesia, contohnya, prinsip musyawarah yang

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 11


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php /jii

merupakan inti dari demokrasi modern menemukan resonansinya dalam konsep syura dalam Islam,
sehingga memungkinkan integrasi nilai-nilai partisipatif dalam sistem politik (Hefner, 2011). Demikian
pula, dalam hukum kewarisan, beberapa komunitas Muslim di Indonesia berhasil mengakomodasi
praktik-praktik waris adat yang sejalan dengan semangat keadilan Islam, meski berbeda dalam detail teknis
dengan ketentuan fikih klasik (Bowen, 2003).

Tantangan utama muncul ketika terjadi benturan nilai yang dianggap fundamental dan tak
terdamaikan. Misalnya, praktik-praktik budaya tertentu yang melibatkan unsur syirik atau yang
bertentangan dengan prinsip kesetaraan manusia dapat menciptakan ketegangan antara universalisme
ajaran Islam dan partikularisme budaya lokal (Abdullah, 2017). Di sinilah peran ijtthad kontekstual
menjadi sangat krusial. Melalui ijtihad, para ahli hukum Islam dapat melakukan pembedaan analitis antara
domain ‘ibadat (ibadah ritual) yang bersifat tetap dan transenden, dengan domain mu‘amalat (interaksi
sosial) yang lebih elastis dan terbuka untuk modifikasi, reinterpretasi, dan adaptasi sesuai dengan kondisi
sosial (salih li kulli zaman wa makan) dan tujuan kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah) (Ramadan,
2009). Dengan demikian, hukum Islam dapat merespons pluralitas bukan dengan sikap defensif atau
represif, tetapi melalui pendekatan yang selektif, kritis, dan konstruktif.

Diskursus kontemporer tentang Hak Asasi Manusia (HAM) seringkali dihadapkan pada
interpretasi tertentu dari hukum Islam klasik, menciptakan area ketegangan yang signifikan. Isu-isu seperti
status hukum warga non-Muslim (konsep ahl al-dhimmah dalam negara Islam klasik), hukuman bagi yang
murtad (riddah), dan ketidaksetaraan gender dalam beberapa bidang hukum perdata dan pidana, menjadi
titik sorotan kritik dari para pegiat HAM (An-Na'im, 2008). Pendekatan literal-tekstualis terhadap nash-
nash fikih klasik seringkali dianggap tidak sejalan dengan prinsip-prinsip universal HAM, seperti
kebebasan beragama, kesetaraan di depan hukum, dan non-diskriminasi.

Namun, sejumlah pemikir Muslim kontemporer menawarkan pembacaan ulang dengan
menggunakan kerangka maqasid al-syari‘ah (tujuan-tujuan syariat). Dalam kerangka ini, perlindungan
agama (hifz al-din) tidak boleh dipahami secara sempit sebagai pemaksaan keyakinan atau pembatasan
kebebasan, tetapi justru sebagai jaminan atas kebebasan setiap individu untuk memeluk dan menjalankan
agamanya tanpa paksaan (Auda, 2008). Prinsip fundamental ini ditegaskan dalam Al-Qur’an:

A e A GBS 8 A0 g Y

"Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam), sesungguhnya telah jelas (perbedaan
antara jalan yang benar dengan jalan yang sesat" (QS. al-Baqarah: 2506).

Ayat ini menjadi landasan teologis bagi penghormatan terhadap otonomi hati nurani. Demikian
pula, petlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan akal (hifz al-‘agl) menjadi dasar untuk meninjau ulang hukuman-
hukuman yang bersifat ekstrem, dengan memprioritaskan keselamatan hidup dan martabat manusia
(Kamali, 2008). Pendekatan maqasidi ini memungkinkan hukum Islam untuk berdialog secara substantif
dengan paradigma HAM, tanpa harus kehilangan identitasnya, dengan menckankan pada tujuan-tujuan
luhur keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan hak-hak dasar manusia.

Arus globalisasi yang tak terbendung telah membawa serta seperangkat nilai dan institusi
modern—seperti individualisme, sekularisme, hak-hak minoritas, kesetaraan gender, dan tata kelola yang
transparan—ryang secara signifikan mengubah lanskap sosial masyarakat Muslim multikultural (Turner,
2013). Nilai-nilai ini menciptakan tuntutan dan ekspektasi baru terhadap hukum Islam untuk memberikan
respons yang relevan dan konstruktif. Masyarakat Muslim modern, khususnya generasi muda yang
terdidik dan terkoneksi secara global, menuntut penjelasan rasional, koherensi logis, dan relevansi sosial
dari hukum yang mengatur kehidupan mereka (Eickelman & Piscatori, 2004).

Modernitas, dengan tekanannya pada rasionalitas, akuntabilitas, dan partisipasi publik, sebenarnya
memiliki titik temu dengan sejumlah prinsip dalam tradisi Islam. Prinsip syura (musyawarah) merupakan
fondasi bagi tata kelola yang partisipatif dan akuntabel. Nabi Muhammad SAW juga mengajarkan
pentingnya profesionalitas dan amanah dalam hadis:

2-.%8 %
A0 O

~

3z $0sf e 5 &4 T &

!

12 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Isha.; Transformasi Hukum Islam...

"Sesungguhnya Allah menyukai apabila salah seorang dari kalian mengerjakan suatu pekerjaan, ia
menyempurnakannya" (HR. Al-Baihaqj).

Spirit ini selaras dengan tuntutan transparansi dan akuntabilitas dalam administrasi publik
modern. Tantangan terberat adalah merumuskan metodologi ijtithad yang mampu mengelola perubahan
sosial yang cepat tanpa terjebak dalam dua ekstrem: pertama, sekularisasi total yang memisahkan hukum
sama sekali dari nilai-nilai keagamaan; dan kedua, isolasionisme reaksioner yang menolak segala bentuk
perubahan dan dialog dengan modernitas (Hasan, 2015). Hukum Islam dituntut untuk mampu menjadi
etika publik yang membimbing modernitas, bukan menjadi artefak sejarah yang terpinggirkan olehnya.
Transformasi Hukum Islam Dalam Konteks Multikultural

Untuk merespons tantangan multikultural, transformasi hukum Islam memerlukan strategi
metodologis yang jelas. Strategi utama adalah reaktivasi dan rekonstruksi ijtihad, khususnya dalam bentuk
ijtihad kontekstual dan ijtihad kolektif (ijtihad jama%). Ijtthad kontekstual menekankan bahwa penarikan
hukum harus mempertimbangkan secara serius kondisi sosial-budaya (al-halah al-ijtima‘iyyah), adat
istiadat (‘utf yang salih), dan realitas empitis masyarakat di mana hukum tersebut akan diterapkan (Abu
Zahrah, 1997). Aspek sosio-historis bukan lagi faktor eksternal, melainkan bagian integral dari proses
istinbat (penyimpulan hukum).

Sementara itu, kompleksitas masalah di era modern yang melibatkan disiplin ilmu seperti
ekonomi, sosiologi, kedokteran, dan teknologi, membuat ijtihad individual dianggap tidak lagi memadai.
Di sinilah ijtthad kolektif melalui lembaga fatwa (seperti Majelis Ulama Indonesia), akademi fikih
internasional, atau dewan syariah nasional menjadi sangat penting (Caeiro, 2010). Ijtihad kolektif
memungkinkan penggabungan berbagai keahlian (lintas disiplin) dan perspektif, sehingga menghasilkan
keputusan yang lebih komprehensif, representatif, dan berkualitas. Kompas utama dalam ijtihad ini
hatuslah prinsip maslahah (kebaikan bersama) dan keadilan sosial (al-‘adalah al-ijtima‘iyyah), yang dirujuk
melalui kerangka hierarkis maqasid al-syari‘ah: kebutuhan dasar (darutiyyat), kebutuhan pelengkap
(hajiyyat), dan kebutuhan penyempurna (tahsiniyyat) (al-Ghazali, 1993).

Transformasi substantif hukum Islam harus bertumpu pada penggalian dan aktualisasi nilai-nilai
universal (kulliyyat) yang terkandung dalam sumber-sumber ajaran Islam. Nilai-nilai ini pada hakikatnya
sejalan dengan semangat multikulturalisme yang menghargai perbedaan dalam bingkai keadilan dan
perdamaian. Keadilan (al-‘Adl): Ini adalah poros utama seluruh sistem hukum Islam. Keadilan menuntut
perlakuan yang setara di depan hukum tanpa diskriminasi berdasarkan suku, agama, atau status sosial.
Nabi SAW menegaskan prinsip ini dengan sangat gamblang:

S0 e 1080 Zaalal 2 Gr 18)5 (835 L B 2g G 15) 187 2T SIS ) AT Gy
"Sesungguhnya yang membinasakan umat sebelum kalian adalah bahwa jika seorang bangsawan
mencuri, mereka biarkan. Dan jika orang lemah mencuri, mereka tegakkan hukum atasnya" (HR. Muslim).

Toleransi dan Hormat pada Keyakinan Lain (al-Tasamuh): Islam mengajarkan etika dalam
perbedaan, termasuk larangan menghina simbol-simbol agama lain. Al-Qur’an berfirman:

oo ik 1538 B0 120 B0 0gd e Oy ) 14285 Y

"Dan janganlah kamu memaki sesembahan yang mereka sembah selain Allah, karena mercka

nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa pengetahuan" (QS. al-An‘am: 108). Ayat ini
menunjukkan kebijaksanaan untuk menjaga harmoni sosial dan menghindari siklus permusuhan.

Rahmat bagi Seluruh Alam (Rahmatan lil-‘Alamin): Ini adalah misi universal Islam. Hukum Islam

harus diarahkan untuk mewujudkan kemaslahatan dan kebaikan bagi seluruh manusia, bukan hanya
kelompok tertentu. Al-Qur’an menyatakan:

Exlall & Y St g

"Dan Kami tidak mengutusmu (Muhammad) melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi seluruh

alam" (QS. al-Anbiya’: 107). Spirit ini menuntut hukum Islam untuk selalu melihat dampak sosialnya yang
lebih luas dan inklusif.

Indonesia merupakan laboratorium hidup yang kaya akan praktik transformasi hukum Islam

dalam bingkai negara-bangsa yang multikultural. Transformasi ini terjadi melalui dua jalur utama: formal-
institusional dan substantif-masyarakat. Secara formalnegara melakukan upaya sistematisasi dan

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 13


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Journal Syariah Law Review ISSN (Print): xxxx-xxxx, ISSN (Online): xxxx-xxxx

Volume x Issue x, Month Year url: https://ummulquro.id/index.php /jii

positivisasi melalui Kompilasi Hukum Islam (KHI). KHI bukan sekadar kodifikasi fikih klasik, melainkan
hasil ijtihad kolektif yang melakukan modifikasi, seleksi, dan adaptasi dari berbagai mazhab untuk
disesuaikan dengan konteks sosio-kultural Indonesia (Salim, 2008). Misalnya, pengaturan tentang wasiat
wajibah untuk ahli waris non-Muslim mencerminkan pengintegrasian prinsip keadilan dengan realitas
keluarga campur agama.

Secara substantif,fatwa-fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan putusan-putusan Mahkamah
Konstitusi (MK) menunjukkan pendekatan hukum yang dinamis dan berorientasi maqasid. Fatwa MUI
tentang perlindungan satwa langka untuk keseimbangan ekosistem adalah elaborasi dati prinsip hifz al-
nafs (lingkungan sehat) dan hifz al-mal (sumber daya alam). Sementara itu, Putusan MK No. 46/PUU-
VIII/2010 yang mengakui hak-hak perdata anak di luar nikah, meski kontroversial, didasarkan pada
pertimbangan utama petlindungan anak (hifz al-nasl) dan keadilan, menunjukkan bagaimana konstitusi
dan maqasid syariah dapat beririsan untuk melindungi kelompok rentan dalam masyarakat majemuk
(Butt, 2019). Praktik-praktik ini menunjukkan bahwa transformasi hukum Islam di Indonesia bersifat
dialogis, baik dengan hukum nasional maupun dengan nilai-nilai keadilan substantif yang hidup dalam
masyarakat.

CONCLUSION

Transformasi hukum Islam dalam masyarakat multikultural merupakan keniscayaan yang bersifat
historis sekaligus teologis. Transformasi ini tidak dapat dipahami sebagai dekonstruksi terhadap syariat,
melainkan sebagai proses rekonstruksi pemahaman figh agar lebih responsif terhadap perubahan sosial,
berotientasi pada keadilan, dan menjunjung kemaslahatan universal (waslahah ‘ammah). Dalam kerangka
ini, pendekatan maqasid al-shari'ah—dengan penekanan pada perlindungan lima hak dasar (a/-daririyyat al-
khams) serta prinsip keadilan—terbukti menyediakan landasan epistemologis yang kuat dan fleksibel
untuk membimbing transformasi hukum Islam di tengah realitas plural.

Mekanisme ijtihad kolektif yang bersifat kontekstual menjadi instrumen strategis dalam
merumuskan formulasi hukum Islam yang inklusif, adaptif, dan tetap berakar pada nilai-nilai normatif
syariat. Pengalaman Indonesia menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki kapasitas untuk berinteraksi
secara konstruktif dengan masyarakat multikultural melalui kanal-kanal kelembagaan, seperti lembaga
fatwa, sistem peradilan agama, dan kebijakan hukum nasional, tanpa kehilangan identitas keislamannya.

Oleh karena itu, penguatan pendekatan waqaSid al-shari‘ah dalam pendidikan dan praktik ijtihad,
perluasan dialog lintas budaya dan agama, serta perumusan kebijakan hukum yang menjunjung prinsip
keadilan, non-diskriminasi, dan penghormatan terhadap keragaman menjadi langkah strategis yang harus
terus dikembangkan. Upaya tersebut diharapkan dapat memperkuat peran hukum Islam sebagai sistem
hukum yang rahmatan li al-‘alamin, relevan, dan berkeadilan dalam masyarakat multikultural
kontemporer.

BIBLIOGRAPHY
Al-Raysuni, A. (2005). Imam al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and Intents of Islamic Law. International
Institute of Islamic Thought.

An-Na'im,A. A. (2008). Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari'a. Harvard University Press.

Audah,]. (2008). Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. International Institute of
Islamic Thought.

Bush,R. (2009). Nahdlatul Ulama and the Struggle for Power within Islam and Politics in Indonesia. Institute of
Southeast Asian Studies.

Caeiro,A. (2010). The making of the fatwa: The production of Islamic legal expertise in Europe. Archives de
sciences sociales des religions, 149(1), 81-100.

Hefner,R. W. (Ed.). (2016). Shari'a Law and Modern Muslim Ethics. Indiana University Press.

14 | © 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license


https://ummulquro.id/index.php/jii
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Isha,; Transformasi Hukum Islam...
Kamali,M. H. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur'anic Principle of Wasatiyyah. Oxford
University Press.
Kymlicka,W. (1995). Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights. Oxford University Press.
Ramadan,T. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford University Press.

Salim,A. (2008). Challenging the Secular State: The Islamization of Law in Modern Indonesia. University of Hawaii
Press.

Al-Zuhayli,¥. (1986). Usil al-Figh al-Tslimi. Dar al-Fikr.

© 2025 The Author(s). Published by Yayasan Ummul Quro Jember. This is an open access article under the CC BY 4.0 license | 15


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

